
CHEganÇA: 
PEDIR  

LICEnça

MATeriAL  
EDUCATIvo
ProFESSor



CHEganÇA: 
PEDIR  

LICEnça

MATeriAL  
EDUCATIvo
ProFESSor



Um Museu para o Vale

Chegança:  
pedir licença
 
Folias: Corpos em  
festa, memórias  
e resistências
	 Samba

	 Folia de reis

	 Corpos

Vapor: Entre  
trilhos, quintais  
e sonoridades
	 Trilhos

	 Quintais

	 Jongo

	 Fumaça
 
Milagre: Encantos e 
mistérios que correm 
com as águas
	 Águas
	
	 Margens

	 Altares

Despedida

Para saber mais

Tabela BNCC 

Ficha técnica

4

14

20

22

30

38

48

50

58

66

74
 

84

86

96

108

116

118

123

126

Realização



54

UM  
MUsEU 
PARA O 

VAle

*
O Museu Vassouras é um espaço cultural que promove diálogos 
interdisciplinares, conexões entre territórios e celebra as identidades 
do Vale do Café, no sul fluminense. Inaugurada em 2025, a instituição 
tem como propósito ser um espaço vivo e inspirador. Assim, cultura, 
arte e educação caminham juntas para fortalecer laços na região e 
promover impacto social.

Estamos no Vale do Café, no centro histórico da cidade de 
Vassouras, no interior do Rio de Janeiro. Nossa sede é o edifício 
do antigo Hospital Nossa Senhora da Conceição (Santa Casa da 
Misericórdia), erguido em 1848 como o primeiro hospital da cidade e, 
hoje, protegido como patrimônio histórico.

A partir de 1910, o prédio se tornou o Asilo Barão do Amparo, 
mantendo por décadas seu papel social na comunidade. O imóvel é 
parte integrante do conjunto paisagístico e urbanístico de Vassouras, 
tombado pelo Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional 
(Iphan) em 1958. Em 2007, devido às condições precárias e ao risco 
de desabamento do imóvel, o prédio foi interditado pelo Ministério 
Público Estadual.

Restaurado pelo Instituto Vassouras Cultural entre 2019 e 2025, hoje, 
como museu, suas paredes seculares são parte viva da experiência 
que oferecemos — um encontro entre a arquitetura histórica e as 
expressões artísticas contemporâneas que dialogam com a região 
do Vale do Café. 

Mas o que é patrimônio cultural?

O Museu Vassouras articula diferentes dimensões do que chama-
mos de patrimônio cultural. Preserva um edifício histórico, símbolo 
da arquitetura do século 19, e valoriza modos de vida que seguem 
vivos e pulsantes na região.

Patrimônio cultural é tudo aquilo que um grupo reconhece como parte 
importante de sua história, de seus modos de ser, de sentir e de viver. 
Ele pode ser material, constituído por construções, objetos, roupas, 
documentos e fotografias. E pode também ser imaterial, incluindo 
músicas, danças, rezas, técnicas de cultivo ou de cura, festas, receitas 
e saberes transmitidos, oralmente, de geração em geração.



76

VOCÊ  
SABIA?
O prédio onde funciona o 
Museu Vassouras faz parte 
do conjunto arquitetônico da 
Praça Barão de Campo Belo, 
tombado como patrimônio 
histórico em 1958, pelo Iphan. 
Esse tombamento federal 
protegeu não só construções 
históricas, mas todo o conjunto 
urbano e paisagístico do 
centro da cidade. Isso inclui 
praças, chafarizes, ruas como 
a Barão de Tinguá e Eufrásia 
Teixeira Leite, além de edifícios 
como a Igreja Matriz, o Museu 
Casa da Hera e até o cemitério 
da cidade. Também foram 
preservados os elementos 
naturais, como as palmeiras 
imperiais, figueiras e outras 
plantas que emolduram esse 
pedaço de história.

Ao reunir essas dife-
rentes expressões 
– passadas e presen-
tes, materiais e 
imateriais –, o Museu 
Vassouras se propõe 
a contar histórias que 
resistem ao apaga-
mento e a afirmar 
outras formas de 
existir, lembrar e 
imaginar futuros.

O que é considerado 
patrimônio cultural 
pode variar bastante 
entre pessoas, 
grupos e regiões. Em 
uma mesma comu-
nidade, diferentes 
histórias, práticas 
ou lugares podem 
ser valorizados de 
maneiras distintas – o 
que é essencial para 
um grupo pode não 
ter o mesmo sentido 
para outro. 

Em Vassouras, por 
exemplo, o Centro 
Histórico tombado 
guarda a memória 
do ciclo do café do 
século 19, com suas 
grandes casas, igrejas e praças planejadas. Ao mesmo tempo, outras 
camadas de memória vêm sendo valorizadas, como as brincadeiras 
das crianças, as rodas de jongo e as rimas dos palhaços de folias de 
reis, revelando que o patrimônio também está nos modos de viver, 
nas festas populares e nas lutas por liberdade.

Assim, o patrimônio cultural não é algo fixo ou dado, mas construído 
a partir de escolhas sobre o que cada grupo considera fundamental 
para manter viva sua identidade. Essas decisões podem contar com 
apoio das políticas públicas de preservação, organizadas por institui-
ções nas esferas municipal, estadual ou federal e garantidas por leis 
e diretrizes com o objetivo de proteger, valorizar e manter o patrimô-
nio cultural, histórico e natural do país.

No Rio de Janeiro, a preservação do patrimônio cultural é de respon-
sabilidade do Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional 
– Iphan –, em nível federal; e do Instituto Estadual do Patrimônio 
Cultural – Inepac –, no âmbito estadual; ou ainda das prefeituras e 
secretarias municipais de Cultura, no plano municipal1. 

1 Criado em 1937, o Iphan é o principal órgão federal de preserva-
ção do patrimônio. Atua no tombamento e na fiscalização de bens 
culturais, além de orientar políticas em todo o país. Seu trabalho se 
articula ao do Ministério da Cultura – MinC –, que elabora políticas 
nacionais, programas de fomento, como o PAC Cidades Históricas, e 
apoia projetos via Lei de Incentivo à Cultura (Lei Rouanet). Além disso, 
cada estado tem seu órgão ou sua secretaria responsável pelo Patri-
mônio, como o Inepac, no Rio de Janeiro, ou o Conselho de Defesa do 
Patrimônio Histórico, Arqueológico, Artístico e Turístico – Condephaat 
–, em São Paulo. A todos esses órgãos se articulam, também, os conse-
lhos municipais de patrimônio, fundos de cultura e legislações locais 
de tombamento ou proteção, como os planos diretores municipais, 
por exemplo.

Museu Vassouras. Fotografia de Rafael Salim, 2025. 



98

Como surgem os museus?

O conceito de Museu vem sendo ressignificado ao longo dos séculos. 
As primeiras manifestações de colecionismo organizado vêm do Egito 
Antigo, da Grécia e de Roma, mas a noção de museu como institui-
ção pública, educativa e científica surgiu no século 18 e, desde então, 
passou por muitas atualizações. 

No contexto europeu, um museu surgia a partir da coleção de artes e 
objetos que algum reino, igreja ou família possuía. Por isso mesmo, o 
período de expansão colonial – a colonização2 – foi também o período 
em que se criaram muitos museus. A cada território conquistado, os 
colonizadores voltavam para casa com uma infinidade de objetos, arte-
fatos, esculturas, pinturas – muitas vezes, sem sequer compreender o 
significado daquilo que levavam.

No século 20, outros tipos de museus começaram a ser pensados 
e constituídos por artistas, educadores, pesquisadores e comuni-
dades. Museus passaram a ser vistos como espaços de diálogo, 
escuta e construção de sentido. Assim, novos museus – ou museus 
integrados3 – passaram a valorizar o que antes havia sido ignorado 
ou silenciado. A multiplicidade de vozes, memórias e histórias come-
çou a ocupar os espaços até então reservados apenas a uma visão 
oficial e restrita da cultura.

Hoje, o Conselho Internacional de Museus – Icom – define um museu 
como: “Uma instituição permanente, sem fins lucrativos, a serviço 
da sociedade, que pesquisa, coleciona, conserva, interpreta e expõe 
o patrimônio material e imaterial. Abertos ao público, acessíveis e 
inclusivos, os museus promovem a diversidade e a sustentabilidade”. 
Essa definição ressalta que museus não são apenas espaços para 
guardar objetos, mas instituições que devem produzir conheci-
mento, cultivar vínculos com os territórios e comunidades, e defen-
der valores como diversidade, acessibilidade e responsabilidade com 
as gerações futuras. 

VOCÊ  
SABIA?
Ocorrida em 1972, a Mesa 
Redonda de Santiago do 
Chile, organizada pelo 
Icom, foi considerada um 
dos principais eventos 
que contribuíram para a 
autonomia dos museus 
integrados aos seus 
territórios na América 
Latina. Realizada na capital 
chilena, a mesa é tratada 
como um marco nas 
discussões a respeito da 
responsabilidade social 
dos museus, de sua 
função sobre o território 
e da interlocução com as 
comunidades próximas.   

2 A expansão colonial foi o processo em que países europeus 
saíram de seus territórios, principalmente a partir do século 15, 
para conquistar, ocupar e explorar terras em outros continentes — 
como América, África e Ásia.
3 O conceito de museus integrados refere-se a uma transformação 
na forma como os museus atuam e se relacionam com a sociedade, 
especialmente a partir do final do século 20. Eles deixam de ser 
vistos apenas como lugares de guarda e exposição de objetos e 
passam a ser espaços dinâmicos, críticos, participativos e social-
mente engajados.

Que histórias um 
museu pode contar?

É nesse contexto 
que surge o Museu 
Vassouras: um museu 
que nasce integrado 
ao seu território e 
comprometido com a 
história da sua gente. 
Localizado no Vale do 
Café – região formada 
por 14 municípios do sul 
fluminense, marcada 
por uma paisagem 
rural e profundas 
heranças históricas –, o 
museu busca promo-
ver o diálogo entre 
produções artísticas 
contemporâneas e 
as memórias vivas 
dessa região.

O museu foi implantado 
em um edifício histórico 
tombado de 3.331m², na 
praça Barão do Campo 
Belo, no centro da 
cidade de Vassouras, 
um dos locais mais ricos do Império do Brasil no auge do chamado 
Ciclo do Café4. Seu objetivo principal é atuar em benefício da sociedade 
e, por isso, desenvolve ações em colaboração com as múltiplas comu-
nidades que compõem o território do Vale do Café, que foi palco de 
profundas transformações ao longo da história do país. 

4 O ciclo do café foi um período histórico, entre 1820 e 1870, em 
que a produção e a exportação de café se tornaram a principal 
atividade econômica do Brasil. Esse ciclo teve grande impacto 
social – considerando que as riquezas acumuladas estavam dire-
tamente vinculadas ao trabalho escravizado – e ambiental, já que 
a monocultura do café só foi possível pelo desmatamento da Mata 
Atlântica, o que deixou marcas visíveis no território até hoje.



1110

PERGUNTAS PARA  
SALA DE AULA

Como seria o seu  
Museu para o vale?
Qual processo do seu 
cotidiano você considera 
um patrimônio cultural?
O que mudou nos 
museus de ontem e  
de hoje?
Como um museu  
pode transformar  
uma cidade?

Refletir sobre o futuro dos museus é também 
refletir sobre a realidade em que estamos inseri-
dos – cidades rurais do interior, marcadas por suas 
singularidades e sua diversidade cultural. Por isso, 
o Museu Vassouras apresenta saberes e práticas 
culturais que contam essas e outras histórias, com 
seus cantos, gestos, ferramentas, modos de vida. São 
memórias que vivem nos corpos, nas vozes e nas 
tradições que ainda circulam hoje.

DINÂMICA COLETIVA  
PARA SALA DE AULA

Busca ao patrimônio

1

2

Retome as questões principais do texto 
e pergunte aos alunos: 

O que é patrimônio cultural para vocês? 
Que exemplos de patrimônio material 
e imaterial conseguimos identificar em 
nossa comunidade? Existe algo que 
vocês acham que deve ser preservado 
porque faz parte da nossa história e da 
nossa identidade?

Escreva, em cartões de papel, pistas ou desafios 
relacionados a exemplos de patrimônio (alguns 
gerais e outros ligados à comunidade local). 
Por exemplo: 

“Sou uma construção antiga que guarda histórias 
do passado” (uma igreja ou um prédio histórico).

“Sou uma tradição passada de geração em geração, 
com música e dança” (jongo, quadrilha, samba etc.).

“Sou uma receita típica que lembra festas de 
família” (bolo de fubá, feijoada etc.).

“Sou uma paisagem ou um elemento natural que 
todos conhecem” (uma árvore, uma praia, um rio). 



1312

4

5

3

Dalton Paula.  
Mariana Crioula, 2022.  

Folha de ouro e óleo sobre tela, 61 x 45 cm, 
Coleção MASP

Organize a turma em grupos 
de quatro a seis alunos. Sorteie 
uma carta com a pista e leia seu 
conteúdo em voz alta.

As equipes têm 1 minuto para 
discutir, levantar hipóteses 
e escrever sua resposta em 
um papel. Quando você der o 
sinal, todos deverão mostrar as 
hipóteses. Quem acertar ganha 
pontos e, se ninguém acertar, 
você pode dar uma dica extra.

Depois de algumas rodadas, cada 
equipe deve criar outra carta, com uma 
pista sobre algo que eles considerem 
patrimônio (da escola, do bairro, da 
cidade, da família). Essas cartas entram no 
baralho e são usadas na rodada final.

Ao final, as equipes 
compartilham por 
que escolheram cada 
exemplo de patrimônio. 
Retome a ideia central: 
patrimônio cultural é algo 
construído coletivamente 
e pode variar conforme a 
experiência de cada grupo.



1514

CHEganÇA: 
PEDIR 

LICEnça

*
Chegança é a exposição de abertura 
do Museu Vassouras, é o pedido de 
licença para os habitantes do Vale 
do Café no sul fluminense; de licença 
para chegar à cidade, para receber 
as pessoas, contar e compartilhar 
histórias. É uma entrada que se 
faz com respeito, atenção, cantos, 
festas e memórias.

Essa exposição inaugural procura 
evidenciar a relação da arte com 
a região do vale e, com isso, ouvir 
histórias, perceber a importância 
de protagonistas que vivenciam 
o tempo e valorizar aqueles que 
sempre estiveram e ainda estão 
produzindo cultura na região. A 
exposição nos conta das paisagens 
de antes e hoje, dos fluxos contínuos 
do rio Paraíba e das estradas de 
ferro, das festas, dos milagres, dos 
quintais, cantos e orações feitos por 
quem aqui está e pelos que já se 
foram; por quem projetou a região 
na história da música e das artes. 

Dentro dos eixos Folias, Vapor e 
Milagre estão obras de artistas 
contemporâneos, acervos histó-
ricos, instrumentos, vestimentas, 
documentos, objetos e testemu-
nhos que ativam reflexões impor-
tantes sobre a formação cultural 
da região. 

Em Chegança, louvamos o início 
dos ritos, a casa, as pessoas, os 
encontros. Assim fazemos na chula 
das folias, nas rodas de rimas, no 

Em cada  
ponto em 

que se chega, 
pede-se licença, 

louva-se 
o divino, 

enchendo o 
ambiente de 

cantos e rezas. 
Aprendemos 

que chegar 
a um lugar 

deve ser não 
só celebrá-lo, 

mas imantá-lo 
de licenças 

variadas. 

Marcelo Campos, 
curador de Chegança



1716

partido-alto das esquinas. Nesses momentos, quando vestimos nossa 
identidade e as alegorias dos lugares aos quais pertencemos – e sobre 
os quais exercemos e bradamos poder, tradição e ruptura –, tudo 
ganha força e sentido.

Chegança quer encontrar o público e convidá-lo a dançar, a cantar, a 
refletir sobre os modos como construiremos nossas alianças.

Pertencimento: o programa educativo do Museu Vassouras 

O Programa Pertencimento é constituído pelas atividades educati-
vas do Museu Vassouras. As programações e ações do Programa 
buscam incentivar a educação, a preservação da memória e a valori-
zação do patrimônio do Vale do Café. As atividades contemplam visitas 
educativas e acessíveis, cursos de formação, conversas, oficinas e 
articulações territoriais. Assim, o Programa Pertencimento visa a 
promover ações contínuas de educação, mediação cultural e difusão 
de conhecimentos da natureza e práticas socioculturais do território.

O programa garante a presença ativa da comunidade escolar nas ativi-
dades e no cotidiano do museu. Além de oferecer conteúdos para uso 
em sala de aula, a instituição convida cada visitante – criança, jovem, 
adulto, morador ou viajante – a caminhar junto e construir o conheci-
mento com seu corpo inteiro.

As atividades educativas que acompanham esta publicação são 
pensadas como um percurso: um convite a fazer junto, escutar, experi-
mentar, cantar, olhar para o entorno e se reconhecer nas histórias. 

Esta publicação integra o conteúdo e orienta o Programa 
Pertencimento, propondo uma jornada que parte dos três eixos 
apresentados na exposição – Folias, Vapor e Milagre – para se relacio-
nar com as histórias, o patrimônio e o território do Vale do Café. Cada 
eixo se desdobra nos lugares vividos – o trem, as roças, os quintais, os 
trilhos – e segue pelas manifestações festivas, com seus cortejos que 
cruzam casas, personagens e cantos. Ao final, atravessa o rio em dire-
ção aos territórios do sagrado: a igreja, o terreiro, o altar, a floresta ou 
outros espaços de fé e encontro. Ao longo desse percurso, práticas 
culturais, saberes e modos de viver revelam pertencimentos e resis-
tências que seguem vivos na região. 

A partir das obras e discussões trazidas por este material, você 
poderá articular seu olhar com a experiência coletiva da sala de aula e 
entrelaçá-lo com as habilidades e os conhecimentos trazidos por cada 
eixo: uma aproximação inventiva entre a vida cotidiana e a própria Base 
Nacional Comum Curricular (BNCC).

Espera-se que, ao fim desse trajeto, estudantes e educadores possam 
também se perguntar: 

- Que caminho foi esse? 

- O que se transformou ao longo da caminhada? 

- Que memórias e saberes se revelaram no percurso?



1918

Djanira.  
Trecho da obra Folia do divino, 1960.  

Óleo sobre madeira, 155,8 x 216,0 x 3,0 cm, 
Coleção Ronaldo Cezar Coelho, foto: Jaime Acioli



2120

As atividades do eixo Folias 
propõem uma aproximação com 
as festas populares que atraves-
sam a história e o cotidiano do Vale 
do Café e de tantas outras cidades 
do interior do Brasil. Com base nas 
expressões presentes no carna-
val, nas folias de reis, nos cortejos 
de São Sebastião, na congada, nas 
bandas de música e nos desfiles de 
escolas de samba e blocos de rua, 
os percursos educativos convidam 
a investigar como essas manifesta-
ções constroem memória, transfor-
mam o espaço urbano e afirmam 
modos coletivos de existência. 

Esse eixo parte da compreensão de 
que o corpo é o lugar da experiência 
e da celebração, e que a rua é palco 
e território político. As festas não 
apenas marcam o calendário – elas 
atualizam heranças afro-brasileiras, 
indígenas e rurais, desafiando as 
condições que nos são impostas 
diariamente com criatividade, humor 
e crítica social. Ao mobilizar símbolos, 
personagens e ritmos, as manifesta-
ções festivas mantêm vivas formas 
de organização comunitária e resis-
tência, especialmente entre grupos 
historicamente marginalizados.

As propostas pedagógicas reuni-
das aqui incentivam o reconheci-
mento das festas como patrimônio 
cultural vivo e em disputa, que 
atravessa gerações, se transforma 
com o tempo e inventa novas 
formas de tecer memórias. 

Nossas festas 
populares são 

mais do que 
folguedos: 

são formas de 
resistência, de 

manter viva a 
nossa maneira 

de estar no 
mundo.

Corpos em  
festa, memórias 
e resistências

FOLIAS

1

Lélia Gonzalez



2322

SAMBA
O samba nasceu como batida de pés no chão de 
terra, roda de corpos e vozes que se encontram. 
Nos quintais, nas festas de rua, nas casas simples, 
foi se inventando entre batuques, risos e histórias 
de vida. Cada verso guarda lembranças: do trabalho, 
das alegrias, das paixões, das saudades. O samba 
nunca foi só música: é um jeito de estar junto, de 
partilhar o tempo e o espaço, de transformar 
alegrias e dores em canto e movimento.

Todo mundo conhece o samba do Rio de Janeiro, 
mas pouca gente sabe que uma de suas origens 
cruzou o Vale do Paraíba. Antes de ser elemento 
essencial nas rodas de bambas, o ritmo descende 
das rodas de jongo que ecoavam pela região, durante 
o século 19, através dos cantos e batuques do povo 
negro do Vale do Café. Quando a escravidão foi 
abolida em 1888, uma grande quantidade de ex-es-
cravizados e seus descendentes deixaram o vale e 
migraram para as cidades do Rio de Janeiro e de São 
Paulo, em busca de sobrevivência e dignidade. Ao 
chegarem ali, essas pessoas levaram seus saberes 
e ajudaram a formar o samba carioca e paulistano 
como conhecemos hoje, com suas fortes influências 
afro-indígenas. A Escola de Samba Império Serrano 
é um dos resultados da nova vida dos egressos das 
fazendas de café em contexto urbano.  

Nei Lopes e  
Luiz Antonio Simas

[...] tanto no plano 
artístico quanto 

no social, o samba 
surpreende por 

seu poder de 
resistência […] a 
evidência dessa 

força está em 
sua renovação 

constante e 
sua aptidão de 

assimilar valores 
de outras origens, 

tomando-os para 
si como acréscimo 

de força e jamais 
com perda de 

identidade.
 



2524 Dulce Martins. Carnaval antigo, 2024.  
Acrílica sobre tela, 30 x 30 cm

5 Vozes do Vale é um 
projeto de pesquisa e 
escuta de pessoas de 
14 cidades da região 
do Vale do Café, no sul 
fluminense. O projeto 
foi comissionado pelo 
Museu Vassouras e 
realizou mais de 40 
entrevistas para ouvir 
as vozes do território 
que se desdobram em 
um arquivo vivo de 
imagem e som. 

CONVERSAS NO PROJETO  
VOZES DO VALE5

A gente rompeu 
várias barreiras 

para chegar aonde 
chegamos, e as 

nossas ancestrais 
lutaram muito 

para estarmos 
aqui fazendo nossa 

parte, hoje. Tudo 
isso é a força da 

mulher, e é isso que 
rege o samba. 

Deli Monteiro  
Chagas, integrante do  

Jongo da Serrinha e 
Império Serrano



2726

Na obra Carnaval Antigo, de Dulce Martins, que 
integra a exposição Chegança, vemos a presença 
feminina em destaque no coração da festa. A artista 
recupera a imagem das mulheres negras como 
guardiãs de memórias, costureiras de fantasias e 
mães do samba: abriram suas casas para rodas 
e batuques, como fizeram Tia Ciata, na Pequena 
África; Tia Vicentina, na Portela; e Tia Maria Joana, do 
Jongo da Serrinha, no Rio de Janeiro. Essas mulhe-
res mantiveram vivas as tradições que moldaram o 
ritmo, o samba e a continuidade do jongo que nasce 
no Vale do Café. Ao evocá-las, Martins lembra que, 
por trás do brilho dos desfiles, está a força criadora 
dessas mulheres que transmitiram tradições e rein-
ventaram ritmos. 

VOCÊ  
SABIA?
Até os dias atuais, o som do 
agogô marca a bateria da Império 
Serrano, escola de samba de 
Madureira fundada por lideranças 
de Valença, abrindo caminho para 
a união das escolas de samba 
aos terreiros. 

PERGUNTAS PARA  
SALA DE AULA

Quais sambas  
vocês conhecem? 
Alguém aqui sabe 
cantar uma música da 
Clementina de Jesus? 
O que o samba 
representa? 
Como o samba pode ser 
entendido como uma 
forma de resistência e 
de união comunitária?

Um exemplo conhecido dessa influência negra e 
feminina do vale sobre a formação do samba e do 
carnaval é a cantora Clementina de Jesus (1901 
– 1987), nascida em Valença (RJ). Tendo crescido 
em meio aos pontos de jongo, cantos de trabalho, 
ladainhas e toques de capoeira ensinados pelos 
pais, Clementina vai para o Rio de Janeiro e se 
torna um grande ícone na história do samba. Seu 
trabalho de maior expressão foi o resgate entre a 
ancestralidade musical africana e o samba urbano.

Outra influência importante é Maria Joana 
Monteiro, mais conhecida como Vovó Maria Joana 
Rezadeira. Vovó Maria foi criada em uma fazenda 
de café, em Valença, até se mudar para o Rio de 
Janeiro, em 1920, onde participou, em 1947, da 
fundação da Escola de Samba Império Serrano. Já 
seu filho, o mestre percussionista Darcy Monteiro, 
traz para a tradição da escola de samba a influên-
cia do Jongo da Serrinha e do uso do agogô – um 
instrumento musical de percussão composto por 
dois ou mais cones metálicos, ligados por uma 
haste em forma de “U”. 



2928Muxi Kisi Sala. Sem título, 2024. 
Fotografia, 90 x 70cm, coleção da artista

DINÂMICA COLETIVA  
PARA SALA DE AULA

Nosso estandarte
Os estandartes e bandeiras são elementos visuais importan-
tes nas escolas de samba. Contendo cores fortes, símbolos e 
imagens sugestivas, eles permitem que os foliões se identifi-
quem como grupo. São como ponto de encontro e unificação, 
guiando as pessoas na multidão e fortalecendo o senso de 
pertencimento do coletivo. 

1
2

3

4

Junte os alunos em uma grande 
roda e inicie uma discussão 
a partir da pergunta: Que 
características e elementos nos 
unem como grupo? 

Se quiser, coloque uma cartolina 
no meio da roda e peça para os 
alunos anotarem as palavras 
que surgirem. 

A partir do 
resultado da 
discussão, incentive 
os alunos a pensar 
em símbolos 
e cores que 
sintetizam as ideias 
trazidas por todos.

Agora é hora de criar. Organize os 
alunos em grupos menores e peça 
para cada grupo criar um estandarte, 
unindo as ideias e imagens pensadas 
individualmente. Podem ser usados 
tecidos, papéis coloridos, lãs, franjas, 
lantejoulas, canetinhas e outros 
materiais disponíveis. 

Ao final da atividade, monte, com os alunos, uma exposição 
dos estandartes criados ou promova um desfile ao som de 
uma música de Clementina de Jesus.  Já pensou em como as 
mesmas ideias coletivas podem gerar resultados visuais muito 
diferentes? É uma forma de manter a singularidade de cada 
pessoa, sem se esquecer de que elas pertencem a um grupo.



3130

O som das caixas e das violas ecoa pela rua de terra, 
anunciando que a folia vem chegando. De longe, já 
se vê a bandeira sagrada dos Santos Reis seguida 
por músicos fardados, vestidos de soldados, e pelos 
palhaços – figuras mascaradas enfeitadas com fitas, 
farrapos, espelhos e bordados. As vozes entoam 
ladainhas, cantigas e rezas antigas, celebrando a 
caminhada dos três Reis Magos, e os moradores vão 
saindo das casas, com olhares curiosos e sorrisos 
abertos. A folia de reis vem chegando pelas ruas, 
seguindo viva no compasso dos pés, dos instrumen-
tos e das devoções.

No Vale do Café, o festejo existe desde o século 19, 
sendo constantemente atualizado. Resiste ao tempo 
e à modernização das cidades, mantendo vivas a fé e 
a devoção do povo. Em Rio das Flores, o encontro de 
foliões ocorre há três décadas, no Distrito de Manuel 
Duarte, com destaque para a Folia do Mestre Tachico e 
para a encenação do Reisado, que dramatiza a jornada 
dos Reis Magos. Em Valença, a festividade é a segunda 
maior do município, reunindo cerca de 15 mil pessoas 
e contando com a atuação da Associação dos Grupos 

FOLIA  
DE REIs

Trecho da alvorada 
cantada por Mestre 

Tachico da folia de  
Rio das Flores

Ô de casa nobre 
gente / Escutai-me 

ouvireis / Lá da 
parte do Oriente 

/ Na chegada dos 
três reis / Dormidor 

que está dormindo 
/ No colchão de 

ouro fino / Acordai 
vem receber / 

Meu Glorioso Deus 
Menino / Dormidor 
que está dormindo 

/ Neste sono tão 
profundo / Acordai 

e venha ouvir 
/ Alegria deste 

mundo.



3332

de Folias de Reis de 
Valença – Agforv –, que 
promove o engajamento 
e a catequese dos partici-
pantes, além de fomentar 
a expansão dos mais de 
20 grupos existentes 
hoje. Já em Vassouras, 
o evento voltou a reunir 
folias no interior das 
ruas principais da cidade 
e, principalmente, nos 
bairros do Grecco e 
Residência, no Dia de Reis, 
e iniciou um processo 
inédito de registro e 
salvaguarda das folias por 
meio da Secretaria de 
Cultura, buscando apoio 
à continuidade dessa 
expressão cultural tão 
rica e original.

As máscaras da folia 
de reis são um ótimo 
ponto de entrada para a 
discussão, pois carregam 
significados profundos. 
O palhaço da folia, por 
exemplo, tem diversas 
narrativas – alguns dizem que representa um dos três Reis Magos que, 
disfarçados, se ocultavam para enganar os soldados de Herodes na 
busca pelo Menino Jesus recém-nascido, sendo guiados pela estrela 
do oriente. Em muitas folias, o mascarado representa a transgressão 
do cotidiano, permitindo que os foliões expressem sentimentos, papéis 
e vozes que, no dia a dia, ficam escondidos. 

Fabricia Marciano, integrante da folia de reis de Tachico, conta no projeto 
Vozes do Vale que, junto da irmã, conseguiu quebrar o tabu da masculini-
dade e ser palhaço na folia – função geralmente ocupada pelos homens. 

CONVERSAS NO PROJETO  
VOZES DO VALE

Todo mundo achava que 
eram homens e, quando 
tirávamos a máscara, as 
pessoas se assustavam. 

Quando você veste 
aquela roupa, você muda 
totalmente e se esquece 

do eu. Às vezes, você 
fala tanta poesia vestido 
de palhaço, que, de cara 

limpa, é impossível. A 
folia de reis é como uma 

religião: você sente tanto a 
espiritualidade que é difícil 

de explicar. Só vendo, 
mesmo, para entender.  

Fabricia Marciano,  
integrante da folia de  

reis de Tachico

VOCÊ  
SABIA?
Com jornadas entre o Natal 
e o Dia de Reis, a folia de reis 
comemora o nascimento 
do Menino Jesus e envolve 
cortejos que visitam 
casas, igrejas, centros e 
cruzeiros, entoando cantos 
e relatando a viagem dos 
três Reis Magos para 
encontrar o recém-nascido. 
No estado do Rio de Janeiro, 
é comum encontrar 
folias organizadas por 
famílias afrodescendentes, 
que preservam um 
vínculo especial de 
devoção e apreço ao rei 
negro, Baltazar.  



3534

Em diálogo com essa experiência, a videoperfor-
mance Pancadão, da artista Rafa Bqueer, também 
trabalha a ideia de quebrar regras. Ao assumir 
a figura do bate-bola – personagem histórica do 
carnaval de rua que tem origens associadas ao 
bairro de Santa Cruz, na zona oeste da cidade 
do Rio de Janeiro, ligada também à folia de reis –, 
a artista cria um espaço de liberdade em que o 
corpo pode se expressar de outras formas, fora 
das normas do dia a dia. Assim como Fabricia e 
sua irmã decidiram se tornar palhaços na folia 
de reis, Rafa Bqueer mostra, por meio da mistura 
entre carnaval, funk e arte drag, que brincar 
com os disfarces é também um jeito de desafiar 
padrões e afirmar novas possibilidades de existir.

Rafa Bqueer.  
Pancadão, 2023.  

Vídeo-dança, 5’ 3”, 
coleção da artista

PERGUNTAS PARA  
SALA DE AULA

Você tem alunos 
que participam de 
folias? 
Quem já teve medo 
ou desejou se tornar 
palhaço na infância? 
Alguém sabe contar 
um verso de folia? 



3736

DINÂMICA COLETIVA  
PARA SALA DE AULA

Máscaras de folia 
Usar uma máscara é também participar de um rito de passa-
gem, em que o corpo assume outra presença, trafegando entre 
o sagrado, o mistério e a celebração. Criar máscaras em sala de 
aula é uma forma de estimular a expressão simbólica e de entrar 
em contato com os sentidos poéticos e populares da festa.

1

2

3

4

Para ambientar os alunos com a folia de 
reis, assistam a alguns vídeos da folia em 
Vassouras, especialmente os da Jornada 
Divina Irmandade do Oriente (www.youtube.
com/@JornadaDivinaIrmandadedoOrient). A 
partir deles, chame atenção para as máscaras 
usadas, seja para proteger a identidade, criar 
um clima de mistério e brincadeira ou marcar 
papéis específicos dentro do festejo.

Provoque a turma: O que uma máscara 
esconde? O que ela revela? Por que 
usamos máscaras em festas e rituais?

Ao fim, peça para os alunos apresentarem 
suas máscaras e, posteriormente, organize 
um pequeno cortejo com as máscaras e 
músicas da folia, promovendo o encontro 
com outras turmas.

Agora, os alunos vão criar as próprias máscaras da folia 
de reis, inspirando-se nos personagens ou inventando 
novos. Podem ser usados diversos tipos de materiais, 
como papelão, cartolina, papel machê, tecidos, barbantes, 
fitas, tinta, lantejoulas e colagens. Incentive a criatividade: 
cada máscara pode representar um sentimento, um 
personagem inventado, um animal ou guardião simbólico.

Rodolfo Teixeira.  
Folia de Reis – Jardim do Éden, 2025.  

Fotografia, 90 x 60 cm, 
coleção do artista



3938

É no corpo que a memória se inscreve. É pele que 
guarda marcas, músculos que repetem gestos 
ancestrais, respiração que carrega lembranças invisí-
veis. Cada dança, cada canto, cada batida que atra-
vessa o corpo transforma recordação em presença 
viva. O corpo, nesse sentido, é o primeiro arquivo, que 
não precisa de papel para registrar: nele, estão guar-
dadas as histórias de quem veio antes, transmitidas 
em movimentos, ritmos e expressões que continuam 
pulsando no presente.

Mas o corpo também é território em trânsito. A 
memória que nele habita não fica presa a um lugar: 
atravessa oceanos, se reinventa nas diásporas, ganha 
novas formas em outras terras. Esse corpo nunca 
é fixo: ele se reinventa a cada enraizamento, a cada 
celebração. Na folia de reis, no carnaval ou nos corte-
jos de rua, é o corpo que canta, dança, se fantasia 
e se transforma, renovando tradições ao mesmo 
tempo que preserva a força dos ancestrais. O corpo 
é a ponte entre passado e presente, entre o aqui e o 
lá, entre a lembrança do que já foi vivido e a invenção 
do que está sendo criado agora.

Os afetos e o 
corpo influem 

tanto na produção 
de conhecimento 

como nas práticas 
políticas.  Trata-se, 

portanto, de 
evidenciar 

multiplicidades, 
negociações 

e porosidades 
nos processos 
de construção 

da diferença, 
ao contrário de 

abordá-la como 
um dado.

CORPOS 

Mariléa de Almeida, 
Devir Quilomba



4140 Caio Rosa. Visões de Luvemba, 2021.  
Ampliação Manual e impressão C-Print, 58 x 83 cm cada



4342

É nesse horizonte que a obra Visões de 
Luvemba, de Caio Rosa, se inscreve. Essas 
fotografias evocam a mistura entre os rituais da 
filosofia Bakongo – tradicional da África Central 
e que representa as fases do ciclo da existência, 
entre concepção, nascimento, vida e morte – e 
a cultura do bate-bola, nascida nas zonas oeste 
e norte do Rio de Janeiro. 

VOCÊ  
SABIA?
O bate-bola é uma das tradições 
mais marcantes do carnaval de rua 
carioca: grupos inteiros desfilam 
com fantasias coloridas e máscaras 
brilhantes, cobrindo o corpo da 
cabeça aos pés, enquanto correm 
pelas ruas, fazendo barulho ao 
bater bolas de plástico contra o 
chão. Sua origem mistura tradições 
europeias, como a folia de reis 
e os bailes de máscara, com a 
criatividade e a resistência das 
populações negras. Chamadas de 
Clóvis – uma adaptação da palavra 
inglesa clown, que significa palhaço 
–, essas pessoas se fantasiavam 
para festejar, usando bolas feitas de 
bexiga de boi, já que muitas delas 
viviam perto dos matadouros, nas 
periferias da cidade. Os bate-bolas 
são ao mesmo tempo assustadores e 
fascinantes, escondendo o rosto para 
brincar com o mistério e revelando, 
nos gestos, a memória viva da 
ancestralidade e da invenção popular.

PERGUNTAS PARA  
SALA DE AULA

Quando seu corpo festeja, 
de quem ele se lembra? 
Que músicas fazem seu 
corpo atravessar tempos 
e histórias? 

Tradicionalmente carioca, a cultura do bate-bola 
incorporou, em anos recentes, o funk como um 
dos ritmos que embalam seus desfiles e celebra-
ções, revitalizando e adaptando a tradição para 
as novas gerações. No funk, usado para animar 
as festas e os cortejos desses grupos, os giros, 
rebolados e agachamentos atualizam energias 
ancestrais em linguagem contemporânea. O 
corpo, no pancadão, se torna arquivo vivo da 
memória: atravessa continentes, conecta tempos 
diferentes, resiste e se reinventa a cada batida. 
Nos trabalhos de Caio Rosa, Rafaela Pinah, Rodolfo 
Teixeira e Muxi Kisi Kala, presentes na exposição 
Chegança, assim como no baile, o corpo mostra 
que a memória não é estática — ela vibra, pulsa e 
dança, em permanente atualização.



4544

DINÂMICA COLETIVA  
PARA SALA DE AULA

O corpo como tambor 

1
2

3

4

Comece perguntando aos 
alunos: Quais sons e músicas 
fazem o corpo de vocês se 
mexer sem pensar (pode ser 
uma canção de infância, um 
funk, um batuque, um hino da 
comunidade)? 

Explique que, em muitas 
culturas, a música é uma 
forma de manter viva a 
memória — e que o corpo, ao 
se mover, se torna arquivo 
dessa memória.

Distribua objetos do 
cotidiano (caixas, 
garrafas, tampas de 
panela) que podem 
servir como percussão. 
Organize a turma em 
pequenos grupos: cada 
grupo cria uma batida 
curta e repete até que 
todos a memorizem. Aos 
poucos, junte os grupos, 
criando uma polifonia 
rítmica, como se fosse 
um grande cortejo.

Com a batida acontecendo, peça para que cada aluno entre 
no círculo e apresente um movimento corporal (dança, 
gesto, passo) que associe a uma memória de festa. Pode 
ser algo que viu em família, em um bloco de carnaval, 
em um baile funk, em uma roda de capoeira ou até em 
uma brincadeira da infância. Esse movimento é repetido 
coletivamente pela turma, como se todos “aprendessem” 
essa memória corporal.

Beatriz Milhazes.  
Trecho da obra Meu limão, 2000.  

Acrílica sobre tela, 249,5 x 318,0 x 4,0 cm, 
Coleção Ronaldo Cezar Coelho, foto: Jaime Acioli

Por fim, discuta sobre que memórias 
coletivas e comuns essa pequena festa 
musical despertou nos alunos.



4746

Gê Viana.  
Sentem para jantar,  
da série Atualização traumática 
de Debret, 2021.  
Impressão em jato de tinta com 
pigmento natural de colagem 
digital sobre papel Hahnemuhle 
Photo Rag 308g/m2, 42 x 59,4 cm,
Coleção Bernardo Paz



4948

Entre trilhos, 
quintais e 
sonoridades

2

VAPOR
6 A ferrovia chegou ao Vale do Café no sécu-
lo 19, para facilitar o escoamento da produ-
ção de café até o porto do Rio de Janeiro e 
conectar as cidades próximas da região. Ela 
impulsionou o crescimento econômico da 
região e ajudou a conectar fazendas, cidades 
e mercados. A partir da década de 1960, o 
trem para passageiros foi descontinuado 
devido aos interesses da indústria automobi-
lística e ao declínio da economia cafeeira.

O segundo percurso do material 
educativo parte do eixo Vapor, no 
qual o trem e seus trilhos condu-
zem histórias de deslocamentos, 
resistências e invenções. A ferro-
via, que marcou profundamente o 
território do Vale do Café6, é aqui 
entendida em sua dimensão de 
infraestrutura e conexão de terri-
tórios, conduzindo memórias entre 
o Vale do Café e a Central do Brasil. 
É pelo caminho da estrada de ferro 
que histórias se entrelaçam e se 
reinventam em um caminho simbó-
lico, lugar de encontros, trocas e 
reverberações culturais.

Nos vagões, viajam ritmos, gestos e 
saberes que atravessam gerações: 
das umbigadas às rodas de jongo, 
das rezas às músicas populares, 
das curimbas aos funks. Nas para-
das em roças e quintais, o tempo 
se espalha entre o cheiro do café, o 
som das conversas, o preparo das 
ervas e o cuidado cotidiano.

As atividades educativas relacio-
nadas a esse eixo propõem obser-
var o entorno, valorizar os gestos 
simples, reconstruir trajetos de 
vida e imaginar novos trilhos. 

Vapor berrou 
na Paraíba, 

chora eu, 
chora eu, 

Vovó. Fumaça 
dele na 

Madureira, E 
chora eu. O 

vapor berrou 
piuí, piuí. Ô irê, 

irê, irê, Ô irê, 
irê, irê.

Jongo da Serrinha



5150

TRILHOS

A chegada da estrada de ferro transformou o Vale do 
Paraíba. O trem reorganizou o tempo e o espaço da 
região, alterando a paisagem de Vassouras, escoando 
a produção cafeeira e consolidando discursos de 
modernização do Império. Ao mesmo tempo, abriu 
caminhos para novos fluxos de pessoas e culturas, 
deslocando populações que levaram saberes, práti-
cas e sonoridades para outros territórios.

A estrada de ferro chegou à região no século 19 e 
escoava a produção das fazendas de café até o porto 
de Santos. Por onde passavam os trilhos – que cruza-
vam antigas rotas indígenas e caminhos de tropeiros 
–, vinham também armazéns, estações, soldados e 
engenheiros. Além disso, muitos ex-escravizados 
seguiram pelos trilhos rumo à Baixada Fluminense e 
à cidade do Rio de Janeiro, alimentando processos de 
resistência e reinvenção cultural.

A verdadeira 
revolução nos 
transportes e, 

consequentemente, 
no relacionamento  

do homem com  
o que continuava 

intocado da  
Mata Atlântica  

foi a locomotiva. 

Warren Dean, 
A ferro e fogo



5352

Walter Firmo.  
Carnaval, RJ, 1985.  

Fotografia, 120 x 90 cm, 
Walter Firmo/ IMS



5554

VOCÊ  
SABIA?
O Vale do Paraíba é chamado 
de Vale do Café porque chegou 
a concentrar quase metade 
da produção mundial do grão 
no século 19. Essa riqueza 
sustentou o luxo das fazendas 
e fortaleceu o Império 
brasileiro — mas à custa do 
trabalho escravizado. Com os 
trilhos, o café corria, veloz, até 
o porto, mas também corriam 
pessoas que buscavam 
reinventar suas vidas, 
carregando consigo músicas, 
rezas e conhecimento. Já 
pensou que, sem esses 
deslocamentos, tradições 
como o jongo talvez não 
tivessem chegado às cidades?

PERGUNTAS PARA  
SALA DE AULA

De que forma os 
encontros nos vagões 
ajudaram a formar novas 
culturas urbanas? 
Até que ponto os trilhos 
uniram mundos distintos 
— das fazendas à cidade, 
da casa grande às ruas, da 
dor à celebração? 
De que forma os trilhos 
podem ser lidos como 
caminhos de resistência?

A fotografia Carnaval, RJ, do fotógrafo Walter 
Firmo, ecoa esse movimento histórico: o trem 
como espaço de circulação não apenas de 
mercadorias, mas de cultura, memória, festa e 
encontro. No movimento de milhares de ex-es-
cravizados que deixaram o Vale do Café rumo à 
Baixada Fluminense e à cidade do Rio de Janeiro, 
o trem tornou-se espaço de trocas culturais 
intensas — lugar onde cantos, culinárias e práti-
cas religiosas circulavam e se reinventavam. A 
imagem nos provoca a pensar: de que forma os 
trilhos ajudaram a transportar não só o peso do 
trabalho, mas também as bases da vida cotidiana 
e da cultura urbana carioca?



5756

DINÂMICA COLETIVA  
PARA SALA DE AULA

O que os trilhos  
carregam consigo? 
O trem é presença marcante na memória e na paisagem de 
muitas regiões do Brasil. Durante décadas, foi meio de trans-
porte de pessoas, mercadorias e, também, de ideias e sonhos. 
Sua passagem, com sons metálicos e cadência ritmada, inspi-
rou diversas composições da música popular brasileira que 
transformaram os trilhos em imagens de partidas, encontros, 
saudade e mudança. 

1

2

3Selecione algumas dessas canções e 
convide os alunos a escutar trechos delas, 
em grupo. Alguns exemplos: 

“Trenzinho Caipira”  
Heitor Villa-Lobos (clássica)

“Vapor” 
Jongo da Serrinha (popular)

“Na linha do Mar” 
Clementina de Jesus (samba)

“Trem das cores” 
Caetano Veloso (MPB)		

“Trem das onze” 
Demônios da Garoa (samba)

“Trem das 7” 
Raul Seixas (rock)

Durante a escuta, peça que os alunos prestem atenção: 

- Em que contexto o trem aparece (viagem, despedida, 
trabalho, memória)? 

- Como a música faz o som do trem aparecer 
(onomatopeias, ritmo, letra)? 

- Que sentimentos ou histórias estão ligados  
ao trem em cada canção? 

- Como a presença e a falta do trem  
transformam o território do vale? 

A partir da discussão sobre as 
transformações que o trem traz tanto 
na paisagem quanto na vida das pessoas, 
produza um mapa do que os trilhos 
carregam consigo.

Em um papel kraft horizontal, crie uma 
grande linha, desenhando um trilho que 
perpassa todo o papel.

Peça aos alunos que respondam  
à seguinte questão: O que os trilhos 
carregam consigo? 

Sugira que as respostas sejam dadas por 
meio de recortes de revistas, desenhos e 
escritas poéticas, que podem ser colados 
conforme as categorias: paisagens, 
corpos, encontros e saberes. Os alunos 
podem escrever frases curtas inspiradas 
em depoimentos ou sentimentos dos 
personagens e situações que imaginaram.



5958

QUInTAIS
Atrás das casas, os quintais se estendem como um 
território de memória viva, onde o tempo não corre, 
mas amadurece. Entre o cheiro do feijão no fogão a 
lenha e o balançar das roupas no varal, crescem pés 
de couve, mamão e inhame, cultivados com o mesmo 
cuidado de quem sabe que ali também se semeia 
história. As crianças brincam, descalças, enquanto 
as vozes das avós se cruzam em receitas, conselhos 
e lembranças que não cabem nos livros. Os quintais 
revelam o que pode parecer pequeno, mas é imenso: 
um mundo de trocas, memórias e cuidados que atra-
vessam gerações.

Nos quintais da cidade e da zona rural, as cozinhas se 
estendem para o lado de fora, os galinheiros e hortas 
seguem ativos, e as plantas medicinais são cultivadas 
e compartilhadas entre vizinhos. Ali, se preparam 
alimentos, se guardam sementes e se multiplicam 
práticas que afirmam raízes no território. Durante 
o Ciclo do Café, foi também nos fundos de casas e 
senzalas que resistiram práticas culturais afro-indí-
genas, muitas vezes criminalizadas, como cultos de 
matriz africana, a capoeira e o uso ritual das plantas.

A raizeira Joana Darc Ferreira, de Valença, conta no 
projeto Vozes do Vale como é importante a ciência 
dos quintais:

Menino, 
porque você 

está mexendo 
nas plantas 

a esta hora? 
Você não 
sabe que 

não se pode 
tirar planta a 

noite? Deixe a 
planta dormir! 

Mãe Beata de 
Yemanjá,  

Pedagogia do axé



6160 André Vargas. Algodão, da série Benzimentos, 2021.  
PVA sobre algodão, 83 x 96 cm, Galeria Vermelho

CONVERSAS NO PROJETO  
VOZES DO VALE

O sonho do meu pai era 
que eu fosse médica, 

mas acabei virando 
médica das ervas, ao 

tomar consciência 
desse saber que 

a gente herda dos 
ancestrais. O uso 

das plantas e ervas é 
diferente para cada 

região e em cada 
quintal, mas uma coisa 

é certa: todas elas 
contribuem para a cura 

do corpo e da alma. 

Joana Darc Ferreira, 
raizeira de Valença



6362

A obra Algodão, da série Benzimentos, de André 
Vargas, traduz visualmente essa herança: ao repre-
sentar as plantas com simplicidade e devoção, 
acompanhada de um pedido de bênção, mostra 
como as ervas carregam sentidos que ultrapas-
sam o uso medicinal. O algodão, presente em quin-
tais e rezas, liga o cuidado do corpo ao cuidado da 
alma, revelando esses espaços como lugares de fé, 
memória e resistência.

VOCÊ  
SABIA?
Muitas plantas medicinais 
crescem bem perto da 
gente – no quintal, na 
beira do muro ou no vaso 
da varanda! A hortelã 
alivia dores de barriga, a 
camomila acalma, a babosa 
trata queimaduras e a erva-
cidreira espanta o estresse. 
Com cuidado e orientação, 
o quintal vira farmácia e 
os chás viram cuidado em 
forma de aconchego.

Hoje, os quintais continuam sendo espaços de 
sociabilidade, trabalho e ciência, especialmente 
nas periferias urbanas e nas comunidades rurais, 
como nas obras Quinta da Dona Miriam e Mão na 
jaca, do artista carioca Caio Luiz, e Estendendo 
roupa, de Abigail de Andrade. É nesses lugares 
que ainda se fazem doces para vender, se plantam 
ervas, se costuram roupas, se organizam festas 
de santo e se articulam redes de solidariedade e 
economia local. 

Apesar de parecerem simples ou comuns, os 
quintais são verdadeiros museus do cotidiano, 
guardando saberes, práticas e objetos que contam 
a história de certas gentes e seus jeitos de viver. 
Já pensou que, em um quintal, tudo tem memória? 
O pilão gasto no canto, a muda herdada da avó, o 
banco de madeira onde se costura, se conversa 
e se espera o tempo passar. Nos quintais, o trivial 
ganha valor, e o que é repetido com cuidado vira 
patrimônio vivo, preservado não por regras, mas 
por uso e permanência.

PERGUNTAS PARA  
SALA DE AULA

Quais plantas 
de quintal você 
conhece? Para 
que cada uma 
delas serve?



6564

DINÂMICA COLETIVA  
PARA SALA DE AULA

Museu do cotidiano  

1 Em um primeiro momento, converse com 
os alunos sobre o que existe ou existia 
nos quintais de suas casas ou nas casas 
de seus familiares, pedindo a eles para 
responder à seguinte pergunta: O que 
cabe em um quintal? 

A partir das respostas, discutam coletivamente 
como cada elemento trazido guarda memórias e 
traz histórias a serem compartilhadas. 

2
Em um segundo momento, distribua papéis 
cortados no tamanho de um cartão postal 
(10cm x 15cm) para os alunos da classe 
e peça para que cada um deles desenhe 
um elemento que guarde memórias de 
um quintal que conheça ou do qual se 
lembre. Juntos, organizem os postais por 
temas (ex.: plantas, objetos de cozinha, 
brincadeiras, afetos) e formem um 
pequeno museu do cotidiano. 

3

Por fim, proponha uma conversa guiada 
por perguntas como:

- O que os objetos do nosso mural  
contam sobre quem somos?

- Que memórias resistem nos  
nossos quintais?

- Como seria um museu feito só com 
essas pequenas coisas do dia a dia?

4

Rubem Valentim.  
Trecho da obra Composição 5, 1959.  

Óleo sobre tela, 70 x 50 cm, 
Coleção Ronaldo Cezar Coelho,  foto: Jaime Acioli



6766

JONGO

Em volta de uma fogueira acesa, forma-se uma 
roda ao som de dois tambores, o tambu e o 
candongueiro, que anunciam o início da noite de 
festa. A mais velha do grupo se benze nos tambo-
res sagrados e improvisa um verso, pedindo 
licença para iniciar o jongo. Todos respondem, 
cantando e batendo palmas. Conforme nos conta 
Maria Amélia Silveira, do Jongo de Pinheiral, “Toda 
roda de jongo tem seu mestre, toda comunidade 
jongueira tem seu mestre”.

Também chamado de caxambu, o jongo foi criado 
no Brasil por negros de origem bantu, trazidos 
para trabalhar nas fazendas de café do Vale do 
Paraíba. Para essas pessoas, o jongo era um 
momento de troca, ensinamentos, celebração e 
confraternização, e acabou se tornando uma das 
maiores contribuições desses povos para a forma-
ção da cultura e da música popular brasileira.  

Tambor, 
tambor

Vai buscar
Quem mora 

longe
Tambor.

 

Notório ponto de 
jongo do Vale do 

Paraíba do Sul,  
citado por Spirito 

Santo em Do Samba 
ao Funk do Jorjão



6968

Jongo é uma dança de 
roda na qual cada casal, 
a seu turno, vai para o 
centro da roda, girando 
no sentido contrário aos 
ponteiros do relógio, e 
dá lugar a outro casal a 
partir da simulação de 
uma umbigada ou um 
golpe de barriga, proje-
tando seu umbigo em 
direção ao umbigo da 
outra pessoa, a distância. 
Ao som de dois tambo-
res feitos de troncos 
de madeira e couro de 
animal, um mais agudo e 
outro mais grave, o jongo 
é cantado com versos 
improvisados, respondi-
dos por todos na roda. 
Esses versos, chamados 
de pontos, retratam fatos 
do cotidiano e a revolta 
com a opressão sofrida 
pelo povo negro nas 
fazendas, nos tempos 
da escravização.

VOCÊ  
SABIA?
A maioria das pessoas 
que vieram do continente 
Africano para o Vale do 
Paraíba tinham origem 
bantu – grupo diversificado 
de povos e culturas 
originários da África 
Central, bem como às 
línguas que compartilham, 
especialmente das regiões 
que, hoje, correspondem 
a Angola e aos Congos. 
Sua presença moldou 
profundamente a cultura 
brasileira, sobretudo no 
modo como falamos e em 
palavras que usamos – 
como moleque, muvuca, 
cafuné, samba, fubá. 
A palavra “jongo” tem 
algumas aproximações em 
bantu, como nsongi (ponta, 
aguilhão), nzongo (tiro), 
songo (ponta de flecha). 

CONVERSAS NO PROJETO  
VOZES DO VALE

O jongo foi passado de 
geração em geração 

e, hoje, é considerado 
o ancestral do 
samba como o 

conhecemos. Como 
diz o jongo, ‘deram 

nossa liberdade, mas 
não deram banco pra 

sentar’. Que liberdade 
é essa que forçou 

tantos a retornarem 
à escravidão? A gente 
sabe que não passou. 

Claudia Mamede, 
Liderança do Jongo 

Renascer, de Vassouras



7170

Por ser uma manifestação cultural afro-bra-
sileira que carrega, em seus cantos, danças e 
ritmos, a memória viva das populações negras, 
o jongo representa resistência. Além de uma 
dança, ele nasceu como linguagem que, através 
dos pontos, permitia a comunicação entre o 
povo negro, sem serem repreendidos, o que o 
aproxima de manifestações como a capoeira, o 
samba, o funk e o rap – que, não raro, materia-
lizam respostas potentes em relação às desi-
gualdades impostas pela sociedade. 

Apesar das dificuldades, o jongo ainda tem sido 
fator de integração, construção de identidades e 
reafirmação de valores comuns, estratégias em 
que a memória e a criatividade são fundamen-
tais. A fim de valorizar a importância dessa forma 
de expressão para a conformação da identidade 
cultural brasileira, a partir de uma articulação 
e reivindicação das comunidades jongueiras, o 
jongo foi registrado pelo Iphan, em 2005, como 
patrimônio cultural do país. Hoje, ele acontece 
nas festas dos santos católicos e divindades 
afro-brasileiras, nas festas juninas, no Divino e 
no 13 de maio da abolição da escravatura. Além 
disso, o jongo é celebrado em 26 de julho, data 
que homenageia essa manifestação originária do 
Congo e de Angola, e que se difundiu principal-
mente na região Sudeste do Brasil. 

Em Vassouras, o jongo mais tradicional é o 
grupo Caxambu Renascer, fruto de um trabalho 
de fortalecimento da identidade afro-brasileira 
na região. Originário de Seu José Bolero e Dona 
Rosa Gama, que passaram os cânticos e danças 
para seus filhos e netos – como Claudia Mamede 
e Cacalo (in memoriam), hoje lideranças do 
jongo. O Renascer começou a ser difundido a 
partir da década de 1990, quando os filhos do 
casal começaram a organizar festividades nas 
quais o jongo era apresentado. 

Aline Motta. Filha natural, 2018/2019.  
Instalação fotográfica 15m2 e performance  

em vídeo 15’ 52”, coleção da artista



7372

A obra Filha Natural, de Aline Motta, também 
estabelece um elo com o jongo, ao trazer à tona 
histórias apagadas pelos tempos de escravidão, 
recuperando fragmentos de memórias familiares 
em Vassouras. Nesse trabalho, a artista encontra 
Claudia Mamede como uma presença que deses-
tabiliza narrativas históricas de submissão, reins-
crevendo a figura negra como protagonista da 
própria história. Assim como os pontos do jongo 
preservam e transmitem saberes ancestrais, a 
obra de Motta confronta as ausências documen-
tais e propõe a existência de heranças e paren-
tescos simbólicos que ainda persistem, revelando 
como o passado ressoa no presente como uma 
potência de reescrita da história. 

PERGUNTAS PARA  
SALA DE AULA

O que significa pensar na 
música e na dança como 
“arquivos vivos” de histórias 
e saberes? 
Quais memórias e tradições 
vocês carregam nas suas 
famílias e comunidades 
que também poderiam ser 
registradas ou celebradas?

DINÂMICA COLETIVA  
PARA SALA DE AULA

Nossa roda de jongo   

1 Para preparar o terreno, assista com os alunos ao 
vídeo Vassouras – Versos do Jongo (www.youtube.
com/watch?v=_ei5x45zBa8) e, a partir dele, discuta 
coletivamente as seguintes perguntas: Você conhece 
alguém que participa de um grupo de jongo? Você já 
participou ou assistiu a uma roda de jongo?

Organize o grupo em dois menores. Pegue 
um papel ofício e faça, com ele, uma sanfona 
de quatro partes. O primeiro grupo escreve 
uma frase na primeira dobra, respondendo à 
seguinte pergunta: “Que mensagem queremos 
deixar para as próximas gerações?”, e passa a 
sanfona para o segundo grupo. Esse, por sua 
vez, responde à frase escrita com uma rima, e 
devolve a sanfona ao primeiro grupo. Faça isso 
até que as quatro dobras estejam preenchidas 
por quatro frases que rimam.  

2

Leia as frases em voz 
alta, até que todos as 
tenham na cabeça. Esse 
será o ponto do jongo. 

3

5

4
Forme uma roda 
alternando, lado a lado, 
uma pessoa de cada 
grupo. Em revezamento, 
as pessoas de cada grupo 
declamam os versos que 
escreveram, enquanto as 
outras batem palmas em 
um ritmo constante. 

Repita o processo até que os versos e as 
palmas estejam ritmados e, se quiser, repita 
o processo, inventando novos pontos. 



7574

FUMAÇA

Nas defumações dos terreiros, nos pitos dos 
cachimbos, nas velas acesas e nas fogueiras que 
iluminam as rodas de jongo, a fumaça – efêmera, 
mas persistente – paira no ar como símbolo de 
saberes e memórias que sobrevivem através 
das gerações. 

A presença dos indígenas Puri e Arari, os curan-
deiros, os cachimbos acesos e as ervas conhe-
cidas pelos mateiros são parte dessa fumaça 
que revela o que muitos tentaram encobrir. Além 
disso, a fumaça também evoca o sagrado: nas 
igrejas católicas, nos cultos evangélicos, nas 
curimbas, nos terreiros, nos cachimbos cerimo-
niais – em que a fumaça é ponte entre mundos, 
instrumento de comunicação com os ancestrais. 
Do mesmo modo, nas rezas diante de velas e 
incensos e nas procissões em que a fumaça do 
turíbulo abençoa corpos e caminhos, também 
se faz presente essa ponte invisível, que liga o 
humano ao divino e inscreve no ar um sinal de fé.

As tecnologias 
terapêuticas e 

populares do 
apaziguamento 

das almas pela 
mineração das 

folhas e pela 
fumaça dos 
cachimbos  

do Congo. 

Luiz Antonio Simas, 
O corpo encantado 

das ruas



7776

Na obra Ziel Karapotó como fumaça, do artista 
indígena Ziel Karapotó, a fumaça ganha corpo 
e vira linguagem. Ela nasce do gesto de pisar a 
terra, de bater o pé no chão e de se conectar 
com as tradições de seu povo. O que poderia 
ser só poeira do dia a dia Ziel Karapotó trans-
forma em arte, mostrando que esse rastro 
de fumaça carrega memória, força espiritual 
e também beleza. Em suas performances, a 
fumaça não é apenas o ar que passa: é cami-
nho, guia e lembrança viva dos ancestrais.

No Vale do Café, essas histórias seguem vivas 
nos gestos cotidianos, nas palavras sopradas 
em segredo, nos corpos que dançam, nas 
mãos que curam. Elas testemunham uma 
continuidade silenciosa, como brasa enco-
berta sob as cinzas que ressurge diante da 
escuta atenta.

A fumaça também foi, e ainda pode ser, um 
sinal. Antes mesmo da escrita ou dos meios 
digitais, povos originários utilizaram a fumaça 
como forma de comunicação a distância: 
os sinais de fumaça, visíveis no horizonte, 
serviam para alertar, convocar, celebrar. 
Nesse gesto ancestral, o fogo se revela tecno-
logia e linguagem – e a fumaça, índice primário 
de presença humana na paisagem, rompe 
o silêncio das matas e das serras. Onde há 
fumaça, há alguém. Uma fogueira acesa 
pode indicar morada, acolhimento, festa ou 
cuidado. Reconhecer esse traço na paisagem 
é também ler o território como texto vivo, em 
que cada bruma que se ergue carrega histó-
rias, avisos e resistências.

Ziel Karapotó. Ziel Karapotó como fumaça, 2022. 
Impressão em papel PhotoRag 310g, 
Fotografia da performance por Lígia Jardim,
MAR - Museu de Arte do Rio / Secretaria Municipal de Cultura da 
cidade do Rio de Janeiro / Doação Christal Galeria de Artes



7978

PERGUNTAS PARA  
SALA DE AULA

O que a fumaça pode simbo-
lizar em diferentes tradições 
religiosas e culturais? 
Por que a fumaça pode ser 
vista como ponte entre o 
humano e o divino? 
Como podemos, hoje, 
criar novas “linguagens 
de fumaça” para comuni-
car cuidado, resistência e 
pertencimento em nossas 
comunidades?

VOCÊ  
SABIA?
A presença indígena no Vale 
do Café é ancestral e cotidiana: 
povos como Coroado, Arari e 
Puri habitavam a região muito 
antes da chegada do café. 
Com o avanço da colonização 
e da monocultura, esses 
povos enfrentaram conflitos 
fundiários, desmatamentos 
e a perda de seus territórios 
tradicionais. Suas formas de 
viver, cuidar da terra e se 
relacionar com a natureza 
desafiaram a lógica da 
propriedade privada e ainda 
hoje inspiram outras formas 
de existência e pertencimento 
ao território. Hoje, existem 
alguns coletivos Puri e um 
Museu dedicado à sua cultura: 
o Movimento de Ressurgência 
Puri, o Movimento de 
Resistência Puri e o Museu da 
Cultura Puri. 



8180

DINÂMICA COLETIVA  
PARA SALA DE AULA

O que a fumaça nos conta?  

1 Recorte quatro pedaços de papel 
e escreva as seguintes frases/
situações em cada um deles:

- Há ameaças se  
aproximando da aldeia!

- Hoje tem festa no terreiro. 
Venham dançar e cantar conosco!

- Estamos com poucos  
alimentos ou remédios – 
precisamos de ajuda urgente!

- A chuva vem forte pela  
serra – preparem-se!

Organize a turma 
em quatro grupos 
e distribua os 
pedaços de papel 
entre eles. Os 
grupos não podem 
ver as frases/
situações uns 
dos outros. 

Cada grupo deve 
criar um “código de 
fumaça” simbólico 
(podem usar papéis, 
tecidos, desenhos 
ou mímicas para 
representar 
a frase).

2

Depois, cada grupo apresenta o 
código para o restante da turma, que 
tenta decifrar a mensagem enviada.

Conclua com uma conversa sobre 
como diferentes povos usaram 
(e usam) estratégias próprias de 
comunicação, como os sinais de 
fumaça, o som dos tambores ou os 
cantos ritualísticos.

3

Dalton Paula.  
Manuel Congo, 2022.  

Folha de ouro e óleo sobre tela, 61 x 45 cm, 
Coleção MASP



8382

Tarsila do Amaral.  
Composição, 1930.  

Óleo sobre tela, 83 x 129 cm,
Coleção Ronaldo Cezar Coelho, foto: Jaime Acioli



8584

Encantos e 
mistérios que 
correm com 
as águas

3
No eixo Milagre, da exposição 
Chegança, o rio Paraíba do Sul não 
é apenas um marco geográfico: é 
mestre, casa e caminho. As ativi-
dades educativas propostas nesse 
eixo convidam públicos de diferen-
tes idades a conhecer as águas 
que atravessam o Vale do Paraíba, 
explorando os modos como a fé, 
a natureza e a imaginação cons-
troem uma paisagem.

Aqui, milagre não é entendido como 
ruptura, mas como parte do coti-
diano, visível nas tradições popula-
res, nas oferendas, nos cantos de 
trabalho e nas histórias que brotam 
dos barrancos. Os milagres nos 
mostram a relação entre corpo, 
território e espiritualidade: o orató-
rio como abrigo, o barco como 
rito, o bordado como reza, o peixe 
como promessa.

As ações pedagógicas se abrem à 
escuta dos povos que reconhecem 
o rio como entidade e propõem 
experiências sensíveis com plantas, 
cantos, objetos e narrativas. São 
formas de acessar e compartilhar 
conhecimentos que fluem entre o 
visível e o invisível, como as águas 
que escondem e revelam. Os mila-
gres que nos interessam não são 
espetáculos distantes, mas gestos 
cotidianos de sobrevivência e inven-
ção. Por isso, as atividades aqui não 
buscam ensinar o que é sagrado – 
mas criar espaço para sentir, cuidar 
e imaginar.

O rio é um 
ser vivo. Ele 

canta, geme, 
murmura, 

avisa.

Ailton Krenak

MILAGRE



8786

ÁGUAS
O Vale do Café é, antes de mais nada, o Vale do 
Paraíba do Sul, rio cujas águas atravessam os 
estados de São Paulo, Rio de Janeiro e Minas 
Gerais. Passando por 168 municípios e abaste-
cendo cerca de 13,5 milhões de pessoas, o rio 
Paraíba do Sul irriga, hoje, mais de 60 mil hectares 
de plantações. Foi essa abundância de água que 
permitiu, inclusive, os primeiros assentamen-
tos urbanos em suas margens, além do rápido 
desenvolvimento das plantações de café e cana-
-de-açúcar e dos fluxos da exploração do ouro 
em Minas Gerais. 

No entanto, apesar de sua importância histórica 
no crescimento das atividades econômicas da 
região, é importante lembrar que o rio Paraíba do 
Sul tem sido testemunha, ao longo dos séculos, 
de mudanças substanciais na paisagem do vale e, 
para muita gente, assume um significado simbó-
lico, ligado à memória e à identidade cultural. Os 
indígenas Puri, tradicionalmente nômades, ocupa-
vam toda a extensão da bacia do rio Paraíba do 
Sul – especialmente entre as serras do Mar e da 
Mantiqueira7 –, mantendo com o rio uma relação 
íntima para a pesca, a agricultura de subsistência, 
a coleta e a caça. 

Todo rio vai 
para o mar, lava 
e leva lágrimas. 

Eleva a alma. 
Na imensidão 

do mar, coisas 
pequenas são 
apenas coisas 

bem pequenas. 
Não me sinto só 
pois tartarugas 

nadam ao  
meu lado. 

Aline Rochedo 
Pachamama

7 Para o povo Puri, esse território é chamado de Amana Tykira, 
que significa “terra onde o rio dorme” ou “rio que dorme”. Esse 
nome reflete a importância da serra e de seus recursos hídricos 
para a cultura e a vida dos Puri.



8988

CONVERSAS NO PROJETO  
VOZES DO VALE

O rio é um avô, uma 
potência de vida que 
marca o território a 

partir de seu curso. É um 
ser livre, que muda de 

caminho quando chove 
ou quando faz seca 

e abriga uma grande 
vida submersa em suas 

águas. Como o sangue 
corre nas veias do nosso 

corpo, os rios correm 
em nosso território. O rio 

é memória, cria registro 
em seus caminhos, e 

cabe a nós que esse bem 
seja guardado e passado 
de geração em geração. 

Aline Rochedo 
Pachamama,  

escritora Puri

A partir dos séculos 18 e 19, a expansão cafeeira 
se tornou um veículo de invasão dos territórios 
Puri, resultando em expulsões violentas, dispersão 
forçada e no apagamento sistemático de sua iden-
tidade. Embora considerados extintos no século 
20, os Puri ainda existem e estão em processo 
de retomada e resistência de sua língua e seus 
saberes ancestrais. Muitos indígenas Puri seguem 
preservando seus modos de vida e de relação 
com as águas – memórias que ainda persistem 
entre ribeirinhos e pequenos agricultores locais –, 
como os artistas Kandú Puri, Dauá Puri e Carmel 
Puri, que fazem parte da exposição Chegança. 
Hoje, parte dos povos tradicionais que vivem às 
margens do Paraíba do Sul – e sobrevivem da 
pesca artesanal e da agricultura de subsistência 
– é herdeira do modo de vida das primeiras comu-
nidades indígenas. Ao passo que eles guardam os 
saberes ancestrais e as relações com as águas, 
enfrentam de perto as mudanças drásticas que o 
progresso impõe à região.

Na obra Puxada de Rede, de Nádia Taquary, a 
artista dialoga com as narrativas ribeirinhas e com 
os saberes ancestrais afro-indígenas que têm na 
água uma fonte de vida e de espiritualidade. A insta-
lação, composta por um barco e uma grande rede 
carregada de peixes prateados, remete à travessia 
atlântica e à memória das mulheres negras que, 
como mães e guardiãs da vida, acompanharam 
seus filhos na dura jornada da diáspora. Cada peixe, 
como uma joia, simboliza tanto o alimento quanto 
a continuidade das existências que resistem. A 
obra faz lembrar que o gesto de puxar a rede não 
é apenas um trabalho de pesca, mas também 
um ato de resistência e de religiosidade — uma 
forma de reconectar o corpo, o rio e o mar com 
os conhecimentos antigos que unem o visível e o 
invisível, a matéria e o sagrado.



9190

VOCÊ  
SABIA?
Atualmente, o rio Paraíba do Sul 
sofre com a intensa poluição causada 
principalmente pelo despejo de esgoto 
urbano ao longo dos municípios 
por onde passa. Uma pesquisa da 
Universidade de Taubaté – Unitau –, 
realizada ao longo de três anos em 
Tremembé e Aparecida – os trechos 
mais contaminados no Estado de São 
Paulo –, identificou níveis elevados de 
poluentes na água, incluindo metais 
pesados como alumínio e ferro, além 
de pesticidas e herbicidas. Essas 
substâncias tóxicas afetam o equilíbrio 
ecológico do rio, provocando a perda 
da biodiversidade e oferecendo 
riscos graves à saúde humana, como 
alterações genéticas e câncer, devido 
ao acúmulo desses compostos na 
cadeia alimentar.  

Nádia Taquary. Puxada de rede, 2013. 
Barco com um mastro solto (encaixado só na montagem), medindo 
4m de altura, onde uma rede feita de contas de madeiras com 30m 
de comprimento se estende até os 60 peixes de metal, com oito 
banhos eletrostáticos de prata, coleção da artista



9392

Edson Batista Faria, canoeiro e pescador de 
Manuel Duarte (distrito de Rio das Flores), mostra, 
no projeto Vozes do Vale, como a conexão com 
os rios segue importante, apesar das mudan-
ças: “O rio me mostra muita coisa boa, é vivo e 
sabe muito mais que a gente. Antigamente, tinha 
muito acará dourado e, hoje, é raro de achar. O 
piau também, assim como a cumbaca, acabou. 
Antigamente, nenhum anzol falhava, mas hoje os 
peixes estão acabando. De alguma forma, o rio 
me protege, e acho que é por isso que devemos 
protegê-lo também”.  

PERGUNTAS PARA  
SALA DE AULA

O que aprendemos 
quando olhamos  
para o rio? 
Que memórias ligadas 
a rios, mares ou outros 
elementos da natureza 
cada um guarda?

DINÂMICA COLETIVA  
PARA SALA DE AULA

Os rios que nos atravessam  

1 Proponha uma roda de conversa para pensar como os 
rios atravessam nossa história. Para isso, inicie a dinâmica 
mostrando o curta Konãgxeka: o dilúvio Maxakali (www.
youtube.com/watch?v=_XKNdLtJZGs), que conta a versão 
do grande dilúvio da história da humanidade, do ponto de 
vista do povo Maxakali, de Minas Gerais. 

A partir do filme, convide os alunos a contar o que sabem 
ou vivenciam em relação aos rios da sua região.

Levante questões como: Como os povos 
originários cuidam dos rios? Como os rios 
cuidam de nós? E como nós usamos os rios hoje? 
Qual é nossa relação com eles?

2

Após a discussão, proponha aos alunos que 
façam, coletivamente, um filtro caseiro que 
elimine as impurezas da água.

Materiais:

• 1 garrafa PET de 2 litros 
• Tesoura ou estilete 
• 1 pedaço de tecido ou filtro de café 
• 1 elástico ou barbante 
• Carvão ativado (ou carvão vegetal moído) 
• Areia fina (lavada) 
• Areia grossa (lavada) 
• Pedrinhas ou cascalho 
• Recipiente para coletar a água filtrada

3



9594

Passo a passo:

1. �Corte a garrafa PET ao meio. Use a parte 
de cima como funil, com o bico virado 
para baixo.

2. �Coloque o filtro: prenda o tecido ou  
filtro de café sobre o bico da garrafa, 
usando um elástico. Isso impede a 
passagem de resíduos.

3. �Monte as camadas do filtro, de baixo  
para cima (próximo ao bico):

• 1ª camada: carvão ativado (ajuda a  
eliminar odores e impurezas químicas) 
• 2ª camada: areia fina 
• 3ª camada: areia grossa 
• 4ª camada: pedrinhas

4. �Acomode bem os materiais para que  
a água passe lentamente, aumentando  
a filtragem.

5. �Coloque a parte do funil sobre um 
recipiente limpo.

6. �Despeje a água suja no topo do filtro e 
aguarde a filtragem.

7. �Importante: a água filtrada ainda não 
é potável. Para consumo, ferva por 5 
minutos ou use uma gota de hipoclorito de 
sódio (2,5%) por litro de água.

Questões que podem ser trabalhadas com 
os alunos: Qual era o aspecto da água antes 
de passar pelo funil? Qual era o aspecto da 
água depois que ela passou pelo funil? Por 
que a água filtrada é tão importante para o 
consumo humano? Antonio Bandeira.  

Trecho da obra Sem título, 1966.  
Óleo sobre tela, 162 x 291 cm, 

Coleção Ronaldo Cezar Coelho, foto: Jaime Acioli



9796

MARGENS

Muitos pescadores e ribeirinhos, em suas histó-
rias, evocam os encantos e assombros que 
habitam os fundos e margens dos rios do Vale do 
Paraíba do Sul. 

Fala-se das cobras grandes que guardam o fundo 
do rio, das carrancas que espantam maus espíri-
tos, dos caboclos d’água, das santas que apare-
cem onde a água brilha de um jeito diferente, das 
sereias ou mulheres de cabelo comprido que 
cantam para avisar da água brava. 

Esses seres e histórias não são apenas inven-
ções para assustar crianças – são modos de 
conhecer e respeitar o rio, de escutar seus 
sinais. São saberes cultivados por lavadeiras que 
entendem quando a água está “pesada”, pesca-
dores que conhecem o lugar exato onde não se 
deve lançar a rede, barqueiros que cruzam o rio 
pedindo licença em voz baixa. Quando alguém diz 
ter visto uma luz azulada riscando a água, à noite, 
ou ter escutado um chamado abafado vindo 
do fundo, não se trata apenas de crendice – é a 
maneira como o mistério se incorpora ao coti-
diano e ajuda a manter o cuidado e o limite entre 
o humano e o rio.

Aqui, onde a 
cantoria das 
lavadeiras e 

corredeiras se 
misturam, a 

força das pedras 
tende a ser mais 

sorvida do que 
treme o couro dos 
surubins. Por isso 
o rio é alimentado 

de corpos que 
sabem nadar e 
a profundidade 

dele diz sobre a 
saúde dos céus, 

onde sol pode vir a 
ser abóbora e, no 

reflexo das águas, 
Francisca. 

davi de jesus  
do nascimento



9998

CONVERSAS NO PROJETO  
VOZES DO VALE

Aqui tem 
tanta história 

que parece 
mentira, mas 

são verdadeiras. 
Se existe 

assombração,  
eu já vi, existe 

muita coisa. 

Sr. Joaquim Justino 
Inácio, cozinheiro e 

contador de histórias Denilson Baniwa.  
Piracema#4, 2023.  

Piaçava, canudos, madeira,  
casca de cabaça e pigmentos naturais, 96 x 30 x 40 cm, 

Coleção A Gentil Carioca



101100

Na obra Piracema#4, de Denilson Baniwa, essa 
relação de respeito e reciprocidade com o rio 
ganha forma simbólica e poética. Inspirando-se 
no movimento ancestral dos peixes que nadam 
contra a corrente para perpetuar a vida, o artista 
cria um totem que representa entidades-peixe, 
expressando a ligação espiritual entre o povo 
Baniwa e as águas. Assim como nas narrativas 
dos ribeirinhos, em que o rio é um ser dotado de 
vontade e poder, Baniwa revela que as águas não 
são apenas recurso, mas morada de saberes e 
presenças. Sua obra convoca o mesmo gesto 
de escuta e reverência que sustenta as histórias 
do Vale do Paraíba: compreender que o rio é um 
ser que ensina, que exige respeito e que, em sua 
correnteza, guarda as memórias e os espíritos de 
um mundo mais amplo do que o humano.

Há quem diga que não se deve olhar muito tempo 
para o redemoinho, que aquilo é olho de cobra 
encantada; que não se pode jogar sal na beira do 
rio sem antes pedir licença; que mulher menstru-
ada não pode entrar na água. Essas regras – às 
vezes ditas como aviso, outras como oração – 
revelam o modo como os ribeirinhos constroem 
uma ética de convivência com o invisível, com o 
que não se domina, mas se respeita. 

Ao se aproximar do rio, muitas pessoas ainda 
fazem o sinal da cruz. Alguns carregam patuás 
ou pedaços de fumo no bolso, caso precisem 
fazer um agrado aos espíritos da água. E, se uma 
correnteza leva algo embora, não se tenta recu-
perar à força: diz-se que era do rio. As margens, 
assim, não são apenas limites entre terra e água 
– são zonas de passagem nas quais o mundo dos 
vivos encontra os rastros de outros tempos e 
presenças. Escutar essas histórias, como as do 
Sr. Joaquim, é continuar aprendendo com quem 
sabe que o rio vê, guarda e, às vezes, responde.

PERGUNTAS PARA  
SALA DE AULA

O que as histórias sobre 
os seres encantados 
nos ensinam sobre o 
respeito e o cuidado 
com a natureza?
Qual é a diferença  
entre “crendice” e 
“sabedoria popular”?

VOCÊ  
SABIA?
A lenda da Cobra Grande é muito conhecida 
no Vale do Paraíba do Sul e fala de uma 
enorme serpente que habitava o rio, 
assustando quem tentasse nadar ou pescar. 
Dizem que ela só se acalmou quando os 
moradores jogaram no rio uma estátua 
de barro, que alguns acreditam ser Nossa 
Senhora Aparecida. Até hoje, a história 
vive nas celebrações do grupo Batucaia, 
em Jacareí, que realiza todos os anos, em 
agosto, um cortejo com um boneco gigante 
da cobra pelas ruas da cidade.



102

DINÂMICA COLETIVA  
PARA SALA DE AULA

Quem sou eu no rio?  

1 Destaque os cartões ao lado com o nome de seres 
encantados ou personagens que dependem dos rios para 
viver (lavadeira, barqueiro, sereia, cobra-grande, vento, 
peixe etc.).

Um aluno sorteia um 
cartão e o coloca na 
testa, sem ler o que 
está escrito.

A turma dá pistas, 
sem dizer diretamente 
o nome escrito no 
cartão. Por exemplo: 
“Você canta quando a 
correnteza está brava”; 
“Você reconhece o 
fundo do rio pelo som”.

2 O aluno, então, tenta 
adivinhar o que está 
escrito no cartão que está 
em sua testa. Isso pode ser 
feito em roda, com todos 
participando.

3

Para cada personagem descoberto, estimule uma 
discussão a partir das seguintes perguntas:

- O que esse ser ou personagem nos ensina sobre o rio? 

- Como ele se relaciona com a água? 

- Ele cuida, depende, protege, avisa ou assusta? 

- Que saberes do dia a dia estão escondidos por trás 
dessas histórias?

4

Cobra-grande

Peixe Lavadeira

Carranca



105104

Iara

Pescador Água

Barqueiro

QUEM SOU  
EU NO RIO?  

QUEM SOU  
EU NO RIO?  

QUEM SOU  
EU NO RIO?  

QUEM SOU  
EU NO RIO?  



107106

Kandú Puri.  
Cocos de Sapucaia, s.d.  

Coleção do artista

QUEM SOU  
EU NO RIO?  

QUEM SOU  
EU NO RIO?  

QUEM SOU  
EU NO RIO?  

QUEM SOU  
EU NO RIO?  



109108

ALTARES
Em muitas casas do campo e da cidade, encon-
tramos pequenos altares – espaços simples, mas 
cheios de força, onde se misturam fé, cuidado e 
memória: um copinho de água ao lado da imagem 
de Nossa Senhora Aparecida; um galho de arruda 
fresco num vaso; um terço pendurado com cuidado; 
a imagem fotografada dos antepassados. Às vezes, 
o altar está na sala; outras vezes, é o próprio quintal, 
onde as ervas crescem, onde o fogo é aceso, onde a 
reza acontece. Esses espaços não são só religiosos: 
são também lugares onde se preservam saberes 
antigos, passados de geração em geração.

Assim como os copos d’água, os galhos de arruda 
e as imagens guardadas com cuidado, a fotografia 
Sem título, de Muxi Kisi Sala, revela que um altar 
também pode estar inscrito no corpo e na palavra. 
O gesto de joelhos dobrados diante do gongá – altar 
comum nos terreiros de religiões de matriz africana 
–, junto à frase estampada na camisa “Suas malda-
des são fracas perto das orações da minha mãe”, 
transforma a cena em imagem-oração, em que fé e 
memória se entrelaçam. É como se a própria foto-
grafia fosse um relicário de energias, carregando a 
proteção dos ancestrais, a força das rezas e a cora-
gem de quem atravessa o tempo sustentado pela 
bênção materna.

Quando debulho  
as contas de  
meu rosário,

eu falo de mim mesma 
em outro nome.

E sonho nas contas  
de meu rosário 

lugares, pessoas,
vidas que pouco a 

pouco descubro reais.
Vou e volto por  

entre as contas de 
meu rosário,

que são pedras 
marcando-me o 
corpo-caminho.

Conceição Evaristo, 
Poemas de 

recordação e  
outros movimentos



111110Muxi Kisi Sala. Sem título, 2024. 
Fotografia, 70 x 90cm, coleção da artista

No Vale do Paraíba, essas 
práticas se entrelaçam 
com a força das religiões 
evangélicas, das devo-
ções católicas, das rezas 
indígenas, do conheci-
mento sobre plantas e da 
presença africana. Um 
exemplo poderoso é a 
devoção a Nossa Senhora 
Aparecida, cuja imagem foi 
encontrada no rio Paraíba 
do Sul, em 1717, no trecho 
paulista do rio, por três 
pescadores. Embora a 
aparição não tenha ocor-
rido em Vassouras, a fé em 
Aparecida atravessou o 
tempo e se espalhou por 
toda a região, tornando-se 
símbolo de esperança e 
caminho de fé para milha-
res de pessoas. 

As rezas, as ervas e os 
objetos simbólicos – todas 
essas práticas de fé e 
cuidado – têm história. Os 
saberes de plantas e raízes 
são heranças do conheci-
mento indígena da região 
e caminham junto com outros legados: o trançado de cestos, a 
produção de mel e cera, o artesanato com barro, a feitura de redes, 
o cultivo de milho e mandioca. Os Puri seguem transmitindo ensina-
mentos sobre como utilizar a semente da sapucaia como cuia, urna 
funerária ou para armazenar plantas e remédios, como vemos na 
obra de Kandú Puri.

No projeto Vozes do Vale, Kandú Puri resume a sabedoria do seu 
povo em relação à natureza e à vivência na cidade: 

VOCÊ  
SABIA?
Nossa Senhora 
Aparecida, conhecida 
como a padroeira do 
Brasil, é celebrada 
em 12 de outubro, 
feriado nacional. Sua 
devoção começou 
em 1717, quando sua 
imagem foi encontrada 
por pescadores no 
rio Paraíba do Sul. Em 
1930, foi oficialmente 
proclamada padroeira 
pelo Papa Pio XI. Por 
ter a imagem de cor 
escura, é chamada 
de “a santa negra”, 
sendo símbolo de fé e 
identificação.



113112

CONVERSAS NO PROJETO  
VOZES DO VALE

Nós somos um 
povo originário 

dos quatro 
estados do 

Sudeste, da 
bacia do Rio 

Paraíba do Sul e 
seus afluentes, 

nós vivemos na 
região onde hoje 

estão as maiores 
metrópoles 

do Brasil, esse 
lugar foi palco da 

nossa resistência 
atravessado 

por todos esses 
caminhos.”. 

Kandú Puri,  
artista e rapper

Esses conhecimentos formam uma verdadeira 
tecnologia ancestral: um conjunto de práticas que 
cuidam da nossa forma de nos relacionar com a 
natureza. Ao celebrarmos os altares, as plantas, 
as cerâmicas, as sementes, estamos também 
celebrando essas formas de saber e de resistên-
cia. São práticas silenciosas, mas persistentes, 
que mantêm vivos os vínculos com a natureza 
e com quem veio antes de nós. São maneiras 
de proteger a vida diante das dificuldades e de 
manter o território habitável, com respeito e afeto. 

PERGUNTAS PARA  
SALA DE AULA

O que um altar  
pode revelar sobre a 
história e a memória  
de uma família? 
Por que objetos simples, 
como um copo de água 
ou um galho de arruda, 
podem carregar tanto 
significado? 
Vocês têm em casa 
algum espaço, objeto ou 
gesto que cumpre um 
papel parecido com o de 
um altar?



115114

DINÂMICA COLETIVA  
PARA SALA DE AULA

Memórias da mata  
Reconectar-se com a natureza é reconhecer sua dimensão 
sagrada: cada árvore, cada rio e/ou cada pedra guardam 
memórias e forças que sustentam a vida. Ao pensar a floresta 
como altar, assim como fazem os povos indígenas, percebemos 
que preservá-la é também preservar histórias, saberes e víncu-
los que nos mantêm em equilíbrio com o mundo.

1 Em grupo, os alunos devem mapear lugares da comunidade 
onde a natureza ainda se faz presente. Pode ser uma mata, 
um jardim, um rio etc.

Em uma cartolina, crie, junto com os alunos, um grande 
mapa afetivo da região, com legendas, fotos desses espaços 
e elementos naturais, como pedras, folhas e sementes.

Se quiserem, os alunos podem 
entrevistar algumas pessoas 
relacionadas a esses espaços, 
principalmente aquelas ligadas 
diretamente à existência deles, como 
guardiões e guardiãs.

2

Por fim, discutam o que foi mapeado: 

Você já conhecia algum dos espaços 
que apareceram no mapa? Qual é a sua 
relação com eles? O que os guardiões 
e guardiãs desses lugares nos ensinam 
sobre formas de cuidar do corpo, da 
alma e da natureza? Você acha que esses 
saberes são valorizados hoje? Por quem? 
Em que espaços? Se esses saberes 
sumissem, o que a comunidade perderia?

3

Moara Tupinambá.  
Trecho da obra Reunião de Sacacas, 2025.  

Óleo sobre tela, 40 x 60 cm, 
coleção da artista



117116

Chegar ao fim dessas caminhadas 
pelo Museu Vassouras é reconhe-
cer que cada passo dado nesse 
percurso foi guiado por vozes e 
memórias que continuam vivas no 
território. O que vimos não está 
apenas nas paredes, nos objetos 
ou nas imagens expostas dentro 
do prédio, mas, sobretudo, nas 
práticas, nos cantos, nas festas, nos 
quintais e nos corpos que susten-
tam e renovam a cultura do Vale 
do Café. O museu, assim, não é um 
ponto de chegada: é um espaço de 
travessia onde passado, presente e 
futuro se encontram e se transfor-
mam mutuamente.

Do mesmo modo que pedimos 
licença para entrar, também 
pedimos licença para continuar 
nossa caminhada: um convite para 
seguirmos juntas e juntos nessa 
construção coletiva. O Museu 
Vassouras está aberto como lugar 

Adeus 
cangoma, 

adeus
Adeus que eu 

já vou embora
Eu vou, meu 

cangoma fica
Aqui e até 

outra hora.
Ponto de 

despedida de 
Mãe Zeferina, 

liderança  
do Quilombo  

São José

DESPEDIDA

*

de participação e diálogo, onde toda visita pode ser uma roda, toda 
oficina pode ser uma festa, toda atividade pode ser um encontro. 
Nesse sentido, toda experiência trazida também se torna parte do 
acervo vivo que o museu cultiva. 

Por isso, deixamos algumas perguntas no ar: Que histórias ainda 
precisam ser contadas? Que saberes da sua família, do seu bairro ou 
da sua escola podem se tornar parte do museu? Como transformar 
as experiências vividas aqui em novas práticas coletivas? 

O Museu Vassouras está de portas abertas – nas exposições, nas 
ações educativas, nos programas corridos ao longo do ano – para 
quem quiser estar, participar, viver e fazer junto. O convite está 
lançado: vamos continuar escrevendo essa história a muitas mãos, 
vozes e saberes.



119118

PARA  
saBER MAIs
PODCAST
CALUNGUINHA. Episódio sobre Manoel Congo. 
Spotify, 2025. Disponível em: https://open.spotify.com 
episode/1oBrS31vGnTFkQ0cIfmk5O?si=6Zs27SnIReSGsTS0FC0PxA 

PROJETO QUERINO. Episódio 2 - O pecado original: O episódio examina como 
a escravidão, e em particular o tráfico ilegal de africanos, foi não apenas um 
aspecto marginal da história do Brasil, mas um dos alicerces econômicos, 
políticos e sociais da formação do país. Disponível em: https://open.spotify.com/
episode/5Fc8p9KfZFyhuTzhKVi7jf

SITE/ LINKS
JOGO DA MEMÓRIA MÁSCARAS AFRICANAS. Disponível em: https://www.
ensinarhistoriajoelza.com.br/game/memoria-mascaras-africanas/game/ 

ACERVO UFF PETROBRÁS CULTURAL MEMÓRIA E MÚSICA NEGRA. . 
Disponível em: http://www.labhoi.uff.br/acervo/jongos e 
http://www.labhoi.uff.br/passadospresentes/filmes_jongos.php

Somos Sóis Vivos | Aza Njeri. Disponível em: https://www.youtube.com/
watch?v=pQsGc6Qqak0

COORDENAÇÃO NACIONAL DE ARTICULAÇÃO DAS COMUNIDADES NEGRAS 
RURAIS QUILOMBOLAS – CONAQ. IFÁ. Seu Oráculo de Sabedoria e Pesquisa. 
Disponível em: https://ifa.conaq.org.br/.

LIVROS E ARTIGOS
ABREU, Martha. Cultura Imaterial e Patrimônio Histórico Nacional In: ABREU, 
Martha, SOIHET, Rachel e GONTIJO, Rebeca. Cultura Política e Leituras do 
Passado: historiografia e ensino de história. Editora Civilização Brasileira, 2007. 

ABREU, Martha. Cultura popular: um conceito e várias histórias. In: ABREU, 
Martha e SOIHET, Rachel (orgs.). Ensino de História: conceitos, temáticas e 
metodologia. Rio de Janeiro: Casa da Palavra, 2003.

ABREU, Martha; MATTOS, Hebe. Jongo: registro de uma história. In: LARA, Sílvia 
H.; PACHECO, Gustavo (orgs.). Memória do Jongo: as gravações históricas de 
Stanley Stein. Rio de Janeiro: Folha Seca, 2008.

ALMEIDA, Mariléa de. Devir quilomba: Antirracismo, afeto e política nas práticas 
de mulheres quilombolas. São Paulo: Editora Elefante, 2022.

ASSOCIAÇÃO BRASIL MESTIÇO. Jongo do Quilombo São José. [S.l.]: 
Associação Brasil Mestiço, 2004.

BASTIDE, Roger. As religiões africanas no Brasil. São Paulo: Pioneira, 1971.

BISPO DOS SANTOS, Antônio. A terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu, 2018.

BRASIL. Decreto nº 3.551, de 4 de agosto de 2000. Institui o Programa Nacional 
do Patrimônio Imaterial. Diário Oficial [da] República Federativa do Brasil, Brasília, 
DF, 7 ago. 2000.

BRASIL. INSTITUTO DO PATRIMÔNIO HISTÓRICO E ARTÍSTICO NACIONAL 
(IPHAN). Jongo: patrimônio imaterial brasileiro. Brasília: IPHAN, 2006. Disponível 
em: https://portal.iphan.gov.br/uploads/publicacao/Jongo_patrimonio_imate-
rial_brasileiro.pdf 

BRASIL. INSTITUTO DO PATRIMÔNIO HISTÓRICO E ARTÍSTICO NACIONAL 
(IPHAN). Jongo no Sudeste. Brasília: IPHAN, [s.d.]. Disponível em: https://bcr.iphan.
gov.br/bens-culturais/jongo-no-sudeste/ 

CASTRO, Felipe; MARQUESINI, Janaína; COSTA, Luana; MUNHOZ, Raquel. 
Quelé, a voz da cor: biografia de Clementina de Jesus. Rio de Janeiro: Civilização 
Brasileira, 2017.

CAVALCANTI, Irenilda; FERNANDES, Neusa; MARTINS, Roselene (orgs.). 
Dicionário histórico do Vale do Paraíba Fluminense. Vassouras: Instituto 
Histórico e Geográfico de Vassouras, 2016.

CHAVES, Wagner. Na jornada de Santos Reis: uma etnografia da folia do mestre 
Tachico. Maceió: Editora da Universidade Federal de Alagoas, 2013.



121120

DEAN, Warren. A ferro e fogo: a história e a devastação da Mata Atlântica brasi-
leira. São Paulo: Companhia das Letras, 1996.

FRIAS, Lena et al. Rainha Quelé: Clementina de Jesus. Valença: Editora Valença, 
2001. 88 p. (Publicado em comemoração ao centenário de nascimento da 
cantora, 1901-2001).

GOMES, Flávio dos Santos. Histórias de quilombolas: mocambos e comuni-
dades de senzalas no Rio de Janeiro, século XIX. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2006. 

GOMES, Luciana. Jongo do Vale do Café: dois quilombos fluminenses registram 
32 pontos centenários em novo álbum. Mídia NINJA, 11 out. 2023. Disponível em: 
https://midianinja.org/jongo-do-vale-do-cafe-dois-quilombos-fluminenses-regis-
tram-32-pontos-centenarios-em-novo-album/ 

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano. Rio de Janeiro: 
Zahar, 2020.

GONZALEZ, Lélia. Festas populares no Brasil. São Paulo: Boitempo, 2024.

GUIMARÃES, Ruth. Contos índios. São Paulo: Cultrix, 1975.

LARA, Silvia Hunold; PACHECO, Gustavo (orgs.). Memória do jongo: as gravações 
históricas de Stanley J. Stein – Vassouras, 1949. Rio de Janeiro: Folha Seca, 2007.

LOPES, Nei. Dicionário Banto do Brasil: vocábulos de origem africana e uso 
popular. Rio de Janeiro: Pallas, 1996.

LOPES, Nei. Dicionário escolar afro-brasileiro. São Paulo: Selo Negro, 2006.

LOPES, Nei. Enciclopédia brasileira da diáspora africana. 4. ed. São Paulo: Selo 
Negro, 2011.

LOPES, Nei; SIMAS, Luiz Antonio. Dicionário da história social do samba. Rio de 
Janeiro: Civilização Brasileira, 2015.

LOPES, Nei; SIMAS, Luiz Antonio. O corpo encantado das ruas. Rio de Janeiro: 
Civilização Brasileira, 2019.

MÃE BEATA DE YEMANJÁ. Pedagogia do axé. Rio de Janeiro: Pallas, 2002.

MATTOS, Hebe. Memórias do cativeiro: narrativa e identidade negra no antigo 
sudeste cafeeiro. In: Rios, A L. e Mattos, H. Memórias do Cativeiro. Família, traba-
lho e cidadania no pós-abolição. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2005.

MUNANGA, Kabengele. Rediscutindo a mestiçagem no Brasil: identidade nacio-
nal versus identidade negra. Petrópolis: Vozes, 2004.

MUSEU VASSOURAS. Dossiê de criação do Museu Vila de Vassouras. 
Vassouras: Instituto Vassouras Cultural, 2024.

MUSEU VASSOURAS. Vozes do Vale: pesquisa e escuta de moradores do Vale 
do Café. Vassouras: Instituto Vassouras Cultural, 2024.

OLIVEIRA, Luana S. Entre o silêncio e o reconhecimento oficial: como se 
escreve (ou se escreveu) a história do jongo/caxambu em Barra do Piraí. In: 
ABREU, Martha; XAVIER, Giovana; MONTEIRO, Elaine; BRASIL, Eric (orgs.). Cultura 
negra. Vol. 1: festas, carnavais e patrimônios negros. Niterói: Eduff, 2018.

PEREIRA, Edmilson de Almeida. A descoberta do samba. Belo Horizonte: Mazza, 2019.

PONTÃO DO JONGO E CAXAMBU. Pelos caminhos do jongo e do caxambu. 
Niterói: UFF, [s.d.]. Disponível em: http://www.pontaojongo.uff.br/sites/default/
files/upload/pelos_caminhos_do_jongo.pdf. 

SALLES, Ricardo. E o vale era escravo: Vassouras, século XIX — senhores e 
escravos no coração do Império. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2008.

SANT’ANA LEMOS, Marcelo. O índio virou pó do café. Rio de Janeiro: [s.n.], 2020.

SPIRITO SANTO, Jorjão do. Do samba ao funk do Jorjão. Rio de Janeiro: 
Fundação Cultural Palmares, 2003.

STEIN, Stanley J. Vassouras: um município brasileiro do café, 1850–1900. Rio de 
Janeiro: Nova Fronteira, 1990.

TAUNAY, Affonso de E. História do café no Brasil. Rio de Janeiro: Departamento 
Nacional do Café, 1939.

TRINDADE, Azoilda Loretto da. VALORES CIVILIZATÓRIOS AFRO-BRASILEIROS 
NA EDUCAÇÃO INFANTIL. Disponível em: https://reaju.wordpress.com/wp-con-
tent/TRuploads/2018/07/valores-civilizatc3b3rios-afrobrasileiros-na-educac3a-
7c3a3o-infantil-azoilda-trindade.pdf  

TRINDADE, Azoilda Loretto da. Educação-Diversidade-Igualdade: num tempo de 
encanto pelas diferenças. Disponível em: https://www.geledes.org.br/wp-con-
tent/uploads/2015/09/46.pdf  

VASSOURAS (RJ). História do município de Vassouras. Disponível em: https://
www.vassouras.rj.gov.br/historia.

FILMES
A VOZ LITERÁRIA. Editora dos povos originários. Entrevista com Aline Rochedo 
Pachamama. [vídeo]. YouTube, 14 jul. 2021. Disponível em: https://www.youtube.
com/watch?v=K36I8y1w1Ok. 

JONGOS, CALANGOS E FOLIAS: música negra, memória e poesia. Direção 
geral: Hebe Mattos; Martha Abreu. Rio de Janeiro: UFF, LABHOI, 2008. 1 DVD 
(45 min), legendado em português. Disponível em: https://www.youtube.com/
watch?v=-0OouM3F0SU 



123122

PASSADOS PRESENTES: memória negra no sul fluminense. Direção geral: 
Hebe Mattos; Martha Abreu. Rio de Janeiro: UFF, LABHOI, 2011. 1 DVD (43 
min), legendado em português. Disponível em: https://www.youtube.com/
watch?v=-D629WbeRVU 

MEMÓRIAS DO CATIVEIRO. Direção geral: Hebe Mattos; Martha Abreu. Rio 
de Janeiro: UFF, LABHOI, 2005. Disponível em: https://www.youtube.com/
watch?v=JEw4k8Wpofw 

FAUSTINI, Marcus Vinícius; BRAZ, Cristiane. Documentário: Carnaval, Bexiga, 
Funk e Sombrinha. Rio de Janeiro: KL Produções, 2006. Duração aproximada 
63 min. Disponível em: http://youtube.com/watch?v=RLmJwblZNzc. Acesso em: 
22 out. 2025.

PADLET - CHEGANÇA PARA PROFESSORES
https://padlet.com/jacacenter/chegan-a-para-professores-zeodvx4r16jp9x5z 

Com o intuito de possibilitar rápidas conexões 
com o dia a dia da escola, indicamos uma seleção 
de habilidades e competências da Base Nacional 
Comum Curricular (BNCC) para cada eixo temá-
tico apresentado.

TABElA
baSE  
naciONAL 
COMum 
currICULarAponte a câmera do 

seu celular para o 
código QR para acessar 
os links de referência



125124

Eixo / Atividade  
do material

Folias – Samba Patrimônio cultural 
afro-brasileiro, música, 
identidade

Patrimônio cultural 
afro-brasileiro, música, 
identidade

GEO- EF04GE01
ARTE-EF15AR01,
PORT- EF35LP24

HIST - EF09HI07
ARTE - EF69AR06

LÍNGUA PORTUGUESA
EM13LGG601
CHS- EM13CHS601

Folias – Folia de Reis Cultura popular, religiosi-
dade, memória coletiva

Cultura popular, religiosi-
dade, memória coletiva

ARTE -EF15AR04,
HIST-EF05HI07

ARTE-EF69AR06 CHS-EM13CHS104

Folias – Corpos Corpo e memó-
ria, ancestralidade, 
resistência

Corpo e memó-
ria, ancestralidade, 
resistência

ARTE-EF15AR01 HIST-EF09HI06
EDU FI-EF67EF04

LÍNGUA PORTUGUESA
EM13LGG601

Vapor – Trilhos Modernização, desloca-
mentos, cultura popular

Modernização, desloca-
mentos, cultura popular

ARTE-EF15AR25
HIST- EF04HI06)

HIST-EF09HI01
HIST-EF09HI06
GEO-EF08GE02

CHS-EM13CHS104

Vapor – Quintais Saberes tradicionais, 
plantas medicinais, 
memória familiar

Saberes tradicionais, 
plantas medicinais, 
memória familiar

ARTE-EF15AR01
CIE-EF02CI05
HIST- EF05HI05

CIE-EF07CI04 CIÊNCIAS DA 
NATUREZA    
EM13CNT102
(EM13CHS302)

Vapor – Jongo Patrimônio imaterial, 
ancestralidade, música

Patrimônio imaterial, 
ancestralidade, música

ARTE-EF15AR25
LÍINGUA PORTUGUESA
EF15LP15
HIST -EF05HI10

HIST-EF09HI06
ARTE- EF69AR06

LÍNGUA PORTUGUESA
EM13LGG601

Vapor – Fumaça Povos indígenas, 
comunicação simbólica, 
espiritualidade

Povos indígenas, 
comunicação simbólica, 
espiritualidade

ARTE-EF15AR01
HIST- EF05HI07 

HIST-EF09HI06, 
PORT-EF67LP28

CIÊNCIAS DA 
NATUREZA
EM13CNT102
CHS- EM13CHS601

Milagre – Águas Povos indígenas, rios 
como seres vivos, 
território

Povos indígenas, rios 
como seres vivos, 
território

CIÊN-EF02CI05 CIÊNEF07CI04,
GEO-EF08GE02

CIÊN EM13CNT102,
CHS-EM13CHS104

Milagre – Margens Paisagem, território, 
religiosidade popular

Paisagem, território, 
religiosidade popular

HIS- EF05HI07 GEO -EF08GE02 CHS-EM13CHS104

Milagre – Altares Religiosidade, patrimô-
nio imaterial

Religiosidade, patrimô-
nio imaterial

HIST -EF05HI10
HIST-EF05HI07, 
ARTE-EF15AR01,

ARTE- EF69AR34 LÍNGUA PORTUGUESA
EM13LGG601

Temas Componentes BNCC Componentes  
BNCC FUND I

Componentes  
BNCC FUND II

Componentes  
BNCC MÉDIO



EQUIPE MUSEU 
VASSOURAS

Fundadores
Ronaldo Cezar Coelho 
Guilherme Cezar 
Coelho 

Direção 
Administrativa
Rodrigo Cândido

Direção de 
Comunicação 
e Relações 
Institucionais
Daniela Pinheiro

Direção artística
Catarina Duncan

Coordenação 
executiva
Rosa Melo

Implementação 
pedagógica
JA.CA | Samantha 
Moreira e Francisca 
Caporali 

Coordenação 
educativa
Luana Oliveira

Assistente 
pedagógico
Dudu Soares 

Assistente curatorial
Alexandre Pina

Equipe de 
Comunicação
Ana Luisa Diogo 
Thamires Torres 
Luisa Avelino

Equipe de Produção
Dora Motta 
Caterina Pilotto 
Michele Ludvichak

Equipe de Educação
Jacqueline Fiuza 
Samuel Romano  
Edilaine Brum | 
Estagiária

Recepção
Adriane Batista de Assis 
Soares da Silva 
Júnio Mendes 
Nepomuceno

Operacional e 
Administrativo 
Financeiro
Vivian Cabral  
Ana Paula Andrade 
Jonathan da Silva 
Pereira 
Assistentes de 
Manutenção
Wellington Lúcio de 
Holanda 
Wellington Salles Faiad

INSTITUTO 
VASSOURAS 
CULTURAL

Presidente
Ronaldo Cezar Coelho

Vice-presidente
Guilherme Cezar 
Coelho

Secretário
Rodrigo Cândido 

Conselho 
Luiz Paulo Amorim 
Monique Chagas 
Marcos Nogueira

EQUIPE 
IMPLEMENTAÇÃO

Implementação 
operacional
Marcos Nogueira

Implementação 
pedagógica
JA.CA | Samantha 
Moreira e Francisca 
Caporali 

Assistência de 
curadoria
Natasha Felix 

Identidade visual  
e Design

 PVDI

Consultores
Armando Strozenberg 
Eduardo Schnoor 
Nilton Bonder 
Renato Lemos

EQUIPE 
ARQUITETURA

Arquitetura,  
revitalização e 
restauro
Mauricio Prochnik

Coordenador geral 
Mozart Vitor Serra

Gerenciamento
Danny Shpielman

Realização 
Concrejato

Paisagismo
Marcos Sá

Iluminação 
LD Studio - Monica Lobo

Ambientação 
arquitetônica
Superdimensão - 
Gabriela de Matos 

Realização 
ambientação
Accioly Engenharia

Equipe Obra
Paisagismo Memorial 
Judaico  
Escritório Burle Marx - 
Julio Ono

Arqueologia
IAB - Ondemar Ferreira 
Dias Junior 
GRIFO - Giovani 
Scaramella

Topografia
Servitup - Hiugo Servian

Fundações
ABS - Apolonio Bechara 
Santos

Cálculo Estrutural
Cerne Engenharia 
- Geraldo Fillizola e 
Mayara Amorim

Projeto de 
Impermeabilização

 Cetimper 

Acústica
Traço Verde - Moyses 
Zyndeluc

Conforto Ambiental 
Geros Arquitetura - 
Nelson Solano Vianna

Projeto de Instalações
EGC - Eujan Gomes 
Carneiro

Consultoria em 
refrigeração 
Mauricio Barros

Projeto refrigeração
Flowterm  
Eloar 

Projeto combate  
a incêndio
GEDRAW

Projeto de segurança
Instec

Projeto de 
acessibilidade
Belvedere cons.

Projeto de reaprovei-
tamento de água
COSH

Projeto esquadrias 
metálicas
QMD

Projeto de projeção
NOISE

Projeto elevadores
OTIS

EQUIPE  
CHEGANÇA

Curadoria
Marcelo Campos

Assistência de 
Curadoria
 Thayná Trindade

Projeto Expográfico
Gisele de Paula 
Arquitetura & 
Cenografia I Alexandra 
Souza, Iolaos Coelho, 
Anna Carolina 
Madureira

Identidade Visual 
BiaBum I Beatriz Tati 
Nóbrega, Stella Nardelli, 
Gabriela Prestes, 
Carolina Incerti, Laura 
Pletsch, Amanda 
Franco

Trilha sonora
Alê Siqueira

Pesquisa 
N30 Pesquisa | Nataraj 
Trinta 

Revisão
Rosalina Gouveia  
Sara Ramos

Tradução
Sara Ramos

Apoio de Produção
Julia Rebello  
Marcele Vargas

Montagem
KBedim Montagem e 
Produção Cultural I 
xxxxxxxx, xxxxxxxx, 
xxxxxxx

Sonorização e 
Projeção
Linha D Montagem I 
xxxxxxxx, xxxxxxxx, 
xxxxxxx

PUBLICAÇÃO 
CHEGANÇA:  
PEDIR LICENÇA

Pesquisa
Catarina Duncan, Felipe 
Carnevalli, Francisca 
Caporali, Samantha 
Moreira, Paula Lobato

Edição e  
coordenação editorial 
Catarina Duncan, Felipe 
Carnevalli, Francisca 
Caporali, Samantha 
Moreira, Paula Lobato

Design gráfico
Cosmopolíticas  
editoriais | Felipe 
Carnevalli, Paula Lobato, 
Bianca Perdigão (a partir 
da identidade produzida 
por BiaBum)

Ilustrações
Bianca Perdigão

Revisão
Rachel Murta  
– Trema Textos

Consultoria 
Habilidades BNCC
Wesley Claiton Oliveira

Impressão
Formato

ISBN
XXXX

Francisca Caporali

Francisca Caporali

Francisca Caporali



128



Em cada  
ponto em 

que se chega, 
pede-se licença, 

louva-se 
o divino, 

enchendo o 
ambiente de 

cantos e rezas. 
Aprendemos 

que chegar 
a um lugar 

deve ser não 
só celebrá-lo, 

mas imantá-lo 
de licenças 

variadas. 

Marcelo Campos, 
curador de Chegança

Realização


